AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025

Journal homepage: https://ejournal.brin.go.id/amerta

PENGGAMBARAN PERAN RATU MAHA MAYA
PADA RELIEF LALITAVISTARA CANDI BOROBUDUR
DALAM PERSPEKTIF LIFE COURSE

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari
Departemen Arkeologi, Fakultas llmu Pengetahuan Budaya, Universitas Indonesia, Indonesia
chaidir.ashari2307@gmail.com

Abstract, Depiction of the Role of Queen Maha Maya in the Lalitavistara Relief of Candi Borobudur
from a Life Course Perspective. This study discusses the depiction of Queen Maha Maya by
highlighting the role of the body as the center of social, biological, and spiritual experiences. The issue
raised is how the concept of Queen Maha Maya's life course is depicted in the Lalitavistara reliefs at
Borobudur Temple. The purpose of this study is to examine how the depiction of Queen Maha Maya
visualized in the relief contains meanings related to the transition of her role and status in a spiritual
and social context. The study was conducted through literature review and Panofsky's iconographic
method, accompanied by a life course and embodiment theory approach. The results of the analysis
show that the iconographic visualization of Queen Maha Maya shows different depictions before and
after pregnancy in accordance with the stages of her life course. This study also shows that the
symbolization of motherhood in the relief is more than just aesthetics, but also a reflection of spiritual
and socio-cultural values that uphold the position of women.

Keywords: Life course, Embodiment, Borobudur, Buddha

Abstrak, Penelitian ini membahas penggambaran Ratu Maha Maya dengan menyoroti peran tubuh
sebagai pusat pengalaman sosial, biologis, dan spiritual. Permasalahan yang diangkat adalah bagaimana
penggambaran konsep life course Ratu Maha Maya yang dipahatkan pada relief lalitavistara di Candi
Borobudur. Tujuan penelitian ini adalah untuk menelaah bagaimana penggambaran Ratu Maha Maya
yang divisualisasikan dalam relief mengandung makna yang berkaitan dengan transisi peran dan
statusnya dalam konteks spiritual dan sosial. Kajian dilakukan dengan studi kepustakaan serta metode
ikonografi Panofsky disertai pendekatan teori /ife course dan embodiment. Hasil analisis menunjukkan
bahwa visualisasi ikonografis Ratu Maha Maya memperlihatkan perubahan penggambaran yang
berbeda pada tahap sebelum dan setelah kehamilan sesuai dengan tahapan life course. Studi ini juga
menunjukkan bahwa simbolisasi keibuan dalam relief lebih dari sekadar estetika, melainkan pula
refleksi nilai spiritual dan sosial budaya yang menjunjung tinggi posisi perempuan.

Kata kunci: Perjalanan hidup, Ketubuhan, Borobudur, Buddha

DOI: 10.55981/amt.2025.11759
Diterima: 15-06-2025 Diperiksa: 27-06-2025 Disetujui: 26-09-2025 107

[SSN 0215-1324 (print) | e-ISSN 2549-8908 (online) | (C) 2025 The Author(s). Published by BRIN Publishing.
@ ® @ This work is licensed under a Creative Commons Attributions-ShareAlike 4.0 Internasional License
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



mailto:chaidir.ashari2307@gmail.com

AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

1. Pendahuluan

Perspektif /ife course merupakan pendekatan yang
meneliti bagaimana usia kronologis, hubungan,
transisi  kehidupan, dan perubahan sosial
membentuk kehidupan individu dari lahir hingga
kematian. Pendekatan ini mengakui bahwa
kehidupan manusia tidak hanya mengikuti jalur
yang linier tetapi juga mengalami berbagai
perubahan yang dipengaruhi oleh faktor
lingkungan dan peristiwa historis (Hutchison
2010, 8). Sebagai suatu konsep, life course
merujuk pada rangkaian peristiwa dan peran yang
dijalankan oleh seseorang dari waktu ke waktu
(Elder 1998, 22). Pendekatan ini menarik karena
berguna untuk memahami kehidupan tidak hanya
sebagai urutan peristiwa dari lahir hingga wafat,
tetapi sebagai rangkaian perubahan peran yang
dipengaruhi oleh usia, hubungan sosial, dan
budaya.

Menurut Gilchrist (2007), dalam perspektif
gender dari arkeologi feminis, dijelaskan bahwa
pengalaman /ife course laki-laki dan perempuan
bisa berbeda. Transisi peran sosial perempuan
sering lebih menentukan daripada perubahan umur
biologis. Selain itu, Harlow dan Laurence (2002)
dalam bukunya Growing up and growing old in
Ancient Rome: a life course approach membahas
mengenai konsep usia dan /ife course masyarakat
Romawi kuno. Dalam kajiannya, merecka
menunjukkan bahwa /ife course perempuan dalam
masyarakat Romawi kuno jarang memperoleh
perhatian khusus, sebab identitas dan transisi
kehidupan umum dituliskan melalui hubungan
dengan laki-laki, seperti anak dari ayah, istri dari

suami, atau ibu dari anak (Harlow & Laurence

2002, 90).

108

Gagasan tentang penggambaran life course
juga dapat dijumpai dalam konteks Asia, salah
satunya pada relief di Candi Borobudur. Candi
Borobudur merepresentasikan sepuluh tahapan
dalam  perjalanan = seorang  Bodhisattva
(Dasaboddhisattvabhiimi), yaitu sepuluh jalan
yang harus dilalui oleh individu yang ingin
mencapai pencerahan tertinggi dalam ajaran
Buddha Mahayana (Darmayuda 2020, 81).

Relief naratif di Candi Borobudur
berjumlah 1.460 panil yang dipahat di dinding
utama dan pagar langkan, yang terdiri dari
Karmavibhanga yang berjumlah 160 panil di
lantai dasar; Jatakas-Avadanas, dalam 720 panil di
baris atas pada pagar langkan tingkat pertama,
baris bawah pada pagar langkan tingkat pertama,
baris bawah pada dinding utama tingkat pertama,
dan pagar langkan pada tingkat kedua;
Lalitavistara, dalam 120 panil di baris atas dinding
utama tingkat pertama; Gandavyiiha-Bhadracart,
dalam 460 panil yang tersebar di dinding utama
tingkat kedua, kemudian berlanjut pada pagar
langkan serta dinding utama tingkat ketiga, dan
dilanjutkan lagi pada bagian pagar langkan serta
dinding utama di tingkat keempat (Lee, Munandar,
& Kurnia 2025, 6).

Relief pada candi tidak  hanya
menggambarkan aspek keagamaan, tetapi juga
memuat cerita kehidupan sosial masyarakat yang
tercermin melalui penguasaan teknologi pada
masa itu (S. Achmadi dkk. 2020, 112). Relief
naratif biasanya mengandung suatu peristiwa
terkait dengan konsep atau ajaran yang cukup
kental, seperti relief Lalitavistara (Prabharani
2020, 8). Salah satu kisah perjalanan hidup yang
diabadikan dalam budaya Jawa Kuno adalah



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

perjalanan hidup Siddhartha Gautama, yang
digambarkan pada relief Lalitavistara. Urutan
pembacaan relief  Lalitavistara di  Candi
Borobudur menurut Msusses harus dilakukan
mengikuti pradaksina dan dimulai dari pintu timur
(Pusvitasary 2009, 20).

Lalitavistara merupakan salah satu kitab
utama dalam tradisi Mahayana. Kitab ini
mengisahkan bagian dari riwayat hidup Buddha
yang juga dikenal dalam berbagai aliran awal,
meliputi masa sejak la diundang pada kehidupan
terakhir-Nya di Surga Tusita sampai pengajaran
pembabaran pertama di Taman Rusa di Rsipatana
dekat Varanasi (Anandajoti Bhikku 2020, 12).
Relief dimulai ketika Bodhisattva Agung
memberikan ajaran kepada para dewa di Tusita
sebelum turun ke Jambudvipa, kemudian
terlahir di keluarga bangsawan, menunjukkan
keunggulan dalam  berbagai seni dan
keterampilan di usia muda, menjalani kehidupan
rumah tangga, pergi keluar, melakukan
pertapaan, menaklukkan pasukan Mara, dan
berpuncak pada pemutaran dharmacakra (Roda
Dharma) (Dharmachakra
Committee. (trans.) 2025).

Translation

Penelitian mengenai relief Lalitavistara
telah dilakukan dari berbagai sudut pandang.
Hidayanto (2014) mengkaji makna pada panil
13 dengan pendekatan ikonografis dan
ikonologis, Rusdianto, dkk (2020) meneliti
aspek fauna, dan Sitepu, dkk (2021) membahas
aspek flora melalui metode semiotika. Selain itu,
perjalanan hidup Siddhartha Gautama dalam
relief ini juga ditelaah dalam kaitannya dengan
busana dan perhiasan oleh Darujati (2014) serta

sikap duduk oleh Prabharani (2020).

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

Kisah relief Borobudur sering dipusatkan
pada figur Siddharta Gautama sebagai tokoh laki-
laki utama, meskipun begitu, ajaran Buddha
sebenarnya juga menempatkan kedudukan
perempuan dalam posisi yang sangat penting. Hal
ini tercermin dalam penggambaran Ratu Maha
Maya dalam relief Lalitavistara. Kehadirannya
bukan sekadar latar, melainkan merepresentasikan
perjalanan hidup seorang perempuan bangsawan
yang mengandung dan melahirtkan seorang
Buddha. Ajaran Buddha menegaskan kemuliaan
perempuan, terutama seorang ibu, sebagaimana
sabda Buddha: “Kalau seorang perempuan tidak
kalah lebih baik ketimbang seorang laki-laki,
karena seorang perempuan akan melahirkan
seorang Buddha lainnya”. Selain itu pula dalam
salah satu bait syair dari Rahulabadra dinyatakan
Prajriaparamita sebagai ibu para Buddha sebagai
berikut: “Para Buddha yang menjadi guru agung
adalah putramu yang tersayang dan terkasih
karena itu engkau adalah putri yang diberkahi
vang paling mulia dari segala makhluk” (Sofiana
2019, 50, 57). Oleh karena itu, terdapat indikasi
kuat mengapa penting penggambaran Ratu Maha
Maya pada relief sehingga perlu ditelaah melalui
konsep embodiment dan life course.

Pada relief Lalitavistara, sosok Ratu Maha
Maya muncul dalam panil yang menggambarkan
perjalanan hidupnya, termasuk momen penting
saat mengandung Siddhartha. Kejadian tersebut
dianggap sebagai transisi karena membawa
perubahan dalam peran dan statusnya. Setiap tahap
kehidupan tidak hanya menunjukkan peran
biologisnya sebagai ibu, tetapi juga oleh norma
budaya dan struktur sosial. Konsep ini berkaitan

erat dengan dengan teori embodiment, yang

109



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

menekankan bahwa tubuh manusia bukan sekadar
objek biologis, melainkan tempat di mana identitas
sosial, gender, dan pengalaman subjektif dibentuk,
dialami, serta dipraktekkan dalam kehidupan
sehari-hari.

Pemikiran fenomenologis Merleau-Ponty
menegaskan bahwa tubuh bukan hanya objek,
tetapi juga subjek pengalaman. Pada ilmu
arkeologi, pendekatan ini menafsirkan bagaimana
materialitas dan tubuh berperan dalam membentuk
identitas sosial di masa lalu (Joyce 2007). Hockey
dan Draper (2005) mengkritisi pemahaman
konvensional mengenai bagaimana life course
hanya dimulai dari kelahiran dan berakhir pada
kematian. Melalui penelitiannya, dikatakan bahwa
meskipun eksistensi tubuh tidak hadir, identitas
sosial dapat dibentuk lewat benda-benda atau
praktik material yang berhubungan dengan tubuh,
misalnya foto, pakaian, abu kremasi, atau hasil
USG. Benda-benda ini disebut body-based traces
(jejak yang terkait tubuh) yang bisa dimasukkan ke
dalam narasi identitas atau digunakan dalam
praktik  sehari-hari untuk mempertahankan
kehadiran sosial (Hockey & Draper, 2005). Oleh
karena itu, figur Ratu Maha Maya, sebagaimana
digambarkan pada relief Lalitavistara, dapat dikaji
sebagaimana hal tersebut berkaitan dengan konsep
life course, yang menyoroti perubahan peran dan
statusnya sebagai ibu dari Siddhartha Gautama.

Berdasarkan uraian-uraian tersebut, muncul
pertanyaan bagaimana penggambaran konsep /ife
course Ratu Maha Maya yang dipahatkan pada
relief  Lalitavistara di  Candi  Borobudur?
Berdasarkan permasalahan, apakah penggambaran
relief tersebut merepresentasikan peran Ratu Maha

Maya sebagai ibu dari Siddhartha Gautama?

110

Terkait dengan hal tersebut, penelitian ini

bertujuan untuk  menelaah ~ bagaimana

penggambaran Ratu Maha Maya yang
divisualisasikan dalam relief mengandung makna
yang berkaitan dengan transisi peran dan statusnya
sebagai perempuan dalam konteks spiritual dan
sosial. Pengaplikasian teori [life course dan
kaitannya dengan embodiment pada objek
diharapkan dapat memberikan sumbangsih
interpretasi mengenai transisi peran perempuan
dan bagaimana hal tersebut tercermin dalam narasi
visual relief Lalitavistara sehingga dapat

diterapkan pada penelitian lain dalam konteks

representasi perempuan dalam karya seni.

2. Metode
Dalam upaya memecahkan permasalahan,
digunakan metode arkeologi dengan pendekatan
kajian life course dan embodiment dengan tahapan
pengumpulan data (observation), pengolahan/analisis
data (description), dan

interpretasi  data

(explanation). Pengkajian ~ makna dari
penggambaran tubuh Ratu Maha Maya dilakukan
dengan mengacu pada metode ikonografi
Panofsky. Model ikonografi Panofsky terbagi atas
tiga tahapan, yaitu deskripsi praikonografi
(deskripsi umum pada objek berdasarkan
observasi), analisis ikonografi (interpretasi ikon-
ikon pada objek berdasarkan imaji, literatur, dan
berbagai alegori), dan interpretasi ikonologi
(interpretasi makna intrinsik atau isi) (Panofsky
1955, 40-43).

Tahap pertama yakni pengumpulan data
dilakukan melalui studi kepustakaan. Data yang
dikumpulkan berupa penggambaran tokoh Ratu

Maha Maya pada relief Lalitavistara di Candi



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

Borobudur. Pada tahap ini dilakukan deskripsi
terhadap objek kajian berdasarkan posisi, sikap
tubuh, sikap tangan, ekspresi, dan atribut khusus
atau penanda tokoh dari relief Ratu Maha Maya.
Selain itu juga dilakukan deskripsi adegan dari
cerita relief sebagai referensi tekstual dari kisah
hidup Ratu Maha Maya yang disesuaikan dengan
kebutuhan penelitian.

Tahap selanjutnya adalah tahap pengolahan
data. Analisis kontekstual dilakukan dengan cara
mengaitkan hubungan antara penggambaran sikap
Ratu Maha Maya pada relief dan teori tahapan /ife
course yang dikemukakan oleh Hutchison (2010)
serta konsep embodiment yang digaungkan oleh
Joyce (2007). Untuk memahami perjalanan
kehidupan seseorang, pendekatan yang dapat
digunakan adalah dengan menelusuri sejarah
peristiwa (event history) atau runtutan peristiwa-
peristiwa penting, pengalaman, serta transisi yang
dialami sepanjang hidupnya. Pendekatan ini
memungkinkan agar tidak hanya untuk melihat
perubahan individu dari waktu ke waktu, tetapi
juga untuk memahami bagaimana kehidupan
pribadi tersebut terjalin dan berinteraksi dengan
kehidupan anggota keluarga lainnya dalam kurun
waktu tertentu. Selain itu, perspektif perjalanan
kehidupan juga mengungkapkan peran budaya dan
institusi sosial dalam membentuk pola kehidupan
individu (Hutchison 2010, 8-10).

Terdapat lima konsep utama yang
digunakan dalam memahami /ife course individu
menurut Hutchison (2010, 11-20) yakni Cohort,
Transitions, Trajectories, Life Events, dan Turning
Points. Cohort merupakan sekelompok individu
yang lahir pada periode yang sama dan mengalami

perubahan sosial dalam urutan yang sama.

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

Transitions merupakan perubahan peran dan status
yang menanda pergeseran dari satu tahap
kehidupan ke tahap lainnya. Trajectories adalah
pola jangka panjang dari stabilitas dan perubahan
dalam kehidupan seseorang yang melibatkan
beberapa transisi. Life Events merupakan peristiwa
penting yang menyebabkan perubahan dalam
kehidupan seseorang. Turning Points adalah
peristiwa yang membawa perubahan besar dan
permanen dalam jalur kehidupan seseorang.
Setiap individu dalam perjalanan hidupnya
mengalami berbagai peristiwa yang membentuk
lintasan  kehidupannya. Peristiwa  tersebut
merupakan transisi yang memengaruhi peran dan
status mereka. Dalam lintasan ini, terdapat
kelompok-kelompok individu (cohort) yang
mengalami berbagai kejadian penting. Kejadian
tersebut disebut peristiwa kehidupan (life event)
dan dapat dianggap sebagai transisi (transition)
jika membawa perubahan dalam peran dan status
seseorang,  seperti  kelahiran,  pernikahan,
perceraian, atau kematian (Darujati 2014, 15).
Sementara konsep embodiment merujuk pada
bagaimana tubuh manusia merupakan tempat di
mana identitas sosial, gender, dan subjektivitas
dibentuk, dialami, serta dipraktekkan dalam
kehidupan sehari-hari. Tubuh bukan hanya sebagai
wadah untuk pikiran dan jiwa tetapi juga sebuah
entitas aktif serta berpartisipasi dalam pengalaman
subjektif manusia (Joyce 2007). Maka dari itu,
analisis dilakukan dengan menelusuri bagaimana
penggambaran dalam relief mencerminkan
berbagai fase penting dalam kehidupan Ratu Maha
Maya, mulai dari masa kehamilan, pengalaman
spiritual, hingga momen transendental yang

berkaitan dengan kelahiran tokoh suci.

111



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

Tahapan terakhir yakni interpretasi data
yang dilakukan untuk mencari makna instrinsik
atas penggambaran relief cerita dan keterkaitan
antara hubungan /ife course Ratu Maha Maya.
Menggabungkan pendekatan [life course dan
embodiment dapat memberikan pemahaman yang
lebih kaya dan kontekstual pada relief Ratu Maha
Maya. Konsep /ife course menjelaskan peristiwa
dan momen transisi dalam narasi kehidupan Ratu
Maha Maya, sementara embodiment membantu
untuk memahami bagaimana tubuh Ratu Maha
Maya tidak hanya diperlakukan sebagai objek
fisik, melainkan juga sebagai media ekspresi
makna sosial, budaya, dan spiritual. Dengan
menggabungkan kedua pendekatan tersebut, kisah
Ratu Maha Maya dalam relief dapat ditafsirkan
sebagai representasi simbolis atas perjalanan
hidup, serta melalui tubuhnya, peran, status, dan
makna religius dikomunikasikan. Hasil analisis
berupa interpretasi data dapat disimpulkan sebagai
sesuatu yang dapat menjawab permasalahan yang

diajukan.

3. Hasil Penelitian dan Pembahasan
3.1 Penggambaran Ratu Maha Maya Pada
Relief

Relief cerita Lalitavistara terletak di baris atas
dinding dalam di lantai 1 Candi Borobudur dan
terdiri dari 120 panil yang terbagi dalam lima
episode. Episode I mengenai awal kelahiran Sang
Buddha (panil 1-15); episode II mengenai
kelahiran dan kehidupan awal Sang Buddha (panil
16-45); episode III mengenai Pernikahan sang
Buddha dan pembebasan diri dari kehidupannya
(panil 46-75); episode IV mengenai Pencerahan
sang Buddha (panil 76-105); dan episode V

112

mengenai khotbah sang Buddha yang pertama
kalinya (106—120) (Miksic 2013, 26). Berdasarkan
identifikasi cerita dari referensi tekstual, figur Ratu
Maha Maya muncul sebanyak 12 relief pada
episode I dan episode II yakni mengenai awal
kelahiran Sang Buddha dan kehidupan awal Sang
Buddha. Penggambaran Ratu Maha Maya, yang
mengisahkan perjalanan hidupnya, dibagi pada
tiga fase, mencakup fase sebelum mengandung,
fase saat mengandung, dan fase saat persalinan.
Panil-panil tersebut termasuk dalam relief cerita
Lalitavistara dan berada di dinding sebelah barat

serta utara Candi Borobudur.

3.1.1 Ratu Maha Maya Sebelum Mengandung
Berdasarkan kisahnya, ketika para dewa bertanya,
Makhluk Agung menjelaskan bahwa Bodhisattva
akan lahir dalam keluarga raja dunia yang
sempurna, dengan 64 kesempurnaan, dan
dikandung oleh ibu yang memiliki 32 sifat baik.
Para dewa pun menyadari bahwa Bodhisattva akan
lahir sebagai putra Raja Suddhodana dan Ratu
Maha Maya di Kerajaan Kapilavastu (Krom 1927,
1:104).

Pada Panil 8 (Gambar 1) tampak beberapa
figur manusia, pohon, dan bangunan. Tokoh
sentral pada relief ini yaitu seorang perempuan dan
laki-laki yang sedang duduk di alas dalam
bangunan. Menurut Anandajoti (2020, 27), dua
orang yang tengah duduk di paseban adalah Ratu
Maha Maya dan suaminya, Raja Suddhodana, di
Kerajaan Kapilavastu. Ratu Maha Maya meminta
izin untuk menjalani delapan ikrar Hari Perayaan
(Upavasatha) dan menyepi ke Istana Dhrtarastra,
di mana ia akan menjalani hidup suci dan

melakukan perbuatan bajik. Raja pun merestui



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

(@)

(b)

Gambar 1. Ratu Maha Maya (b) pada panil 8 relief Lalitavistara (a) di dinding barat
Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

(a)

(b)

Gambar 2. Ratu Maha Maya (b) pada panil 11 relief Lalitavistara (a) di dinding barat
Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

permohonannya. Sesuai dengan tafsiran Krom dan
Anandajoti, Ratu Maha Maya digambarkan duduk
bersimpuh dengan ekspresi tenang di wajah.
Tangan kirinya diletakkan di paha kanan dan
tangan kanan berada di samping pinggang.

Pada panil 11 (Gambar 2) juga
menggambarkan figur beberapa manusia, pohon,
dan bangunan. Pemahat relief tampaknya
meletekkan tokoh sentral pada seorang perempuan
sedang duduk sikap virasana di dalam bangunan
dan ditemani dua orang perempuan lainnya.
Sebab, ukuran penggambaran perempuan tersebut
terlihat menonjol jika dibandingkan perempuan

lain meskipun tangan, kaki, dan tubuhnya dalam
proporsi yang ideal (tidak besar dan tidak kurus).

Panil 11  (Gambar 2) tersebut
menggambarkan Ratu Maha Maya duduk di Istana
Dhrtarastra dan dikelilingi para dayangnya dan
juga para dewi yang datang memberi hormat di
sebelah kirinya dan di angkasa (Anandajoti
Bhikku 2020, 28). Ratu Maha Maya yang berada
di tengah duduk virasana tampak tersenyum
dengan tangan kanan memegang tangkai bunga
dan tangan kirinya ditumpukan di alas.

Panil 13 (Gambar 3) terbagi dari beberapa
bagian yang memperlihatkan figur manusia,
hewan, tumbuhan, dan bangunan. Tokoh sentral
pada panil ini memfokuskan pada perempuan yang

tidur menyamping di alas. Menurut Krom (1927,
1:113), perempuan yang tertidur pada panil 13

113



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

@

(b)

Gambar 3. Ratu Maha Maya (b) pada panil 13 relief Lalitavistara (a) di dinding
barat Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

Gambar 4. Ratu Maha Maya (b) pada panil 15 relief Lalitavistara (a) di dinding
barat Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

(Gambar 3) tersebut adalah Ratu Maha Maya yang
berada di dalam sebuah bangunan sedang
menjalankan delapan sila dan beristirahat di atas
ranjang. Pada jaga terakhir malam purnama itu,
Ratu Maha Maya tertidur dan mengalami sebuah
mimpi yang menjadi pertanda bahwa Bodhisattva
telah memasuki rahimnya. Pada saat itulah
Bodhisattva Dewa Setaketu meninggal dunia dari
Alam Tusita dengan penuh kesadaran (Hidayanto
2020, 59). Bodhisattva dalam wujud gajah putih
turun dinaungi payung dan menyesap madu
darinya sebelum memasuki rahim (Anandajoti
Bhikku 2020, 32).

Berdasarkan penggambaran, Ratu Maha
Maya berbaring ditemani beberapa perempuan
lain yang terlihat seperti dayang-dayang, yang di
antaranya

sedang  memijat kaki  dan

menyejukkannya dengan kipas. Tangan kanan ratu

114

menopang kepala dan tangan kiri diletakkan di

telapak tangan dayang-dayang yang
mengipasinya. Wajah Ratu Maha Maya tenang
dengan pinggang langsing, dada besar, dan kaki

agak menekuk.

3.1.2 Ratu Maha Maya Saat Mengandung

Panil selanjutnya yakni panil 15 (Gambar 4)
menggambarkan  figur manusia, pohon, dan
bangunan. Relief sisi kanan tampak dipenuhi oleh
penggambaran bangunan, sementara relief sisi kiri
terlihat penggambaran beberapa manusia. Salah satu
tokoh tersebut adalah seorang perempuan yang sedang
dipayungi oleh perempuan lain. Penggambaran
payung untuk memayungi tokoh menjadi indikator
penting dalam memperkuat identifikasi tokoh tersebut

sebagai manusia dan merupakan anggota kerajaan

(Pusvitasary 2009, 41).



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

(a)

(b)

Gambar 5. Ratu Maha Maya (b) pada pada panil 16 relief Lalitavistara (a) di dinding
utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

(a)

(b)

Gambar 6. Ratu Maha Maya (b) pada pada panil 17 relief Lalitavistara (a) di dinding
utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

Menurut Anandajoti, panil 15 (Gambar 4)
menggambarkan Ratu Maha Maya ditemani
para dayang ketika memasuki taman yang
dipenuhi pohon AsSoka. Di tempat itu, ia
menyampaikan permintaan kepada suaminya,
sang Raja, agar datang menemuinya (Anandajoti
Bhikku 2020, 34). Figur Ratu Maha Maya
dalam adegan ini dilukiskan abhanga (berdiri
dengan kaki agak menekuk). Tangan kirinya
diletakkan di samping paha kanan dan tangan
kanan bersikap varada mudra.

Panil 16 (Gambar 5) terbagi dalam dua
ruang yang melukiskan figur manusia, hewan,

dan bangunan. Di sisi kanan relief tampak

seorang perempuan sedang duduk ditemani oleh
beberapa perempuan lain, sedangkan di sisi kiri
relief tampak seorang lelaki berdiri dengan
Menurut
Anandajoti (2020,  35), relief  ini
menggambarkan Raja Suddhodana datang

seekor gajah di belakangnya.

dengan gajah dan pengawal hingga ke taman,
namun tidak bisa masuk menemui sang ratu.
Sesuai penjelasan Anandajoti, pada relief
ini Ratu Maha Maya dilukiskan duduk dalam sikap
lalitasana didampingi dayang-dayang. Tangan
kanan bertumpu pada penyangga sedangkan
tangan kiri bertumpu pada alas duduk. Ekspresi

wajahnya tampak lebih cemas.

115



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

Gambar 7. Ratu Maha Maya (b) pada pada panil 18 relief Lalitavistara (a) di dinding
utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

Gambar 8. Ratu Maha Maya (b) pada pada panil 21 relief Lalitavistara (a) di dinding
utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

Adegan selanjutnya pada panil 17 (Gambar
6) memperlihatkan figur beberapa manusia dan
bangunan. Tokoh sentral pada relief ini adalah
perempuan dan laki-laki yang tengah duduk di alas
singgasana. Kedua tokoh tersebut menurut Krom
(1927, 1:120) yakni Ratu Maha Maya yang sedang
menceritakan mimpinya kepada Raja Suddhodana
Ratu Maha Maya duduk bersimpuh dengan
ekspresi cemas di wajah, kepala agak menunduk,
sementara tangan bersikap anjali mudra.

Panil 18 (Gambar 7) memperlihatkan
penggambaran cukup banyak manusia, pohon, dan
bangunan. Tampak penggambaran laki-laki dan
perempuan yang sama dengan panil sebelumnya
menjadi tokoh sentral, namun terdapat perbedaan
sikap tubuh. Berdasarkan kisahnya, relief tersebut
melukiskan Raja Suddhodana mengundang 64

brahmana terpelajar ke istana. Ia menceritakan

116

mimpi ratu yang telah ia dengar (Krom 1927,
1:120). Para brahmana menenangkan kegelisahan
sang ratu dan menyampaikan bahwa peristiwa
baik  dan

menandakan bahwa sang ratu akan melahirkan

tersebut  merupakan  pertanda
seorang putra. Mereka kemudian meramalkan
bahwa anak tersebut kelak akan menjadi Raja
Semesta, namun pada  akhirnya akan
meninggalkan kehidupan duniawi untuk menjadi
Buddha yang akan membawa berkah bagi seluruh
dunia (Anandajoti Bhikku 2020, 37).

Pada adegan di relief ini, Ratu Maha Maya
digambarkan duduk bersimpuh dengan ekspresi
gelisah di wajah, kepala agak menunduk, tubuh
agak lebih membungkuk, dan tangan kanan
memegang lengan kirinya.

Panil 21 (Gambar 8) terbagi dari beberapa

ruang yang menampilkan sejumlah figur manusia,



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

(a)

Gambar 9. Ratu Maha Maya (b) pada pada panil 22 relief Lalitavistara (a) di dinding utara
Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

(a)

(®)

)

Gambar 10. Ratu Maha Maya (b) pada pada panil 26 relief Lalitavistara (a) di dinding
utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

pohon, dan bangunan. Di antara tiga bangunan
yang digambar, tampak sosok perempuan yang
sama muncul di masing-masing bangunan.
Menurut Krom (1927, 1:123), adegan ini
kekuatan
meditasinya, Bodhisattva membuat Ratu Maha

menunjukkan ~ bahwa  melalui
Maya tampak hadir di semua istana sekaligus.
Istana-istana tersebut didirikan oleh para Dewa
Sakra dan empat Maharaja Dewa untuk sang ratu
dan Bodhisattva selama kehamilannya.

Ratu Maha Maya pada relief digambarkan
dalam tiga wujud yang masing-masing tampak
berada sendirian di dalam istana. Figur pertama
(Gambar 8 No. 1) digambarkan duduk bersimpuh

dengan tubuh agak membungkuk. Tangan kirinya
diletakkan di atas paha, sementara penggambaran
tangan kanan sudah aus sehingga sulit
diidentifikasi. Kemudian figur kedua (Gambar 8
No. 2) yang berada di tengah divisualisasikan
duduk dalam sikap virasana. Tangan kanan
bersikap varada mudra dan tangan kirinya
diletakkan di alas. Selanjutnya figur ketiga
(Gambar 8 No.3) dilukiskan duduk bersimpuh
dengan tubuh yang agak lebih tegak dibanding
figur No. 1 dan No. 2. Tangan kiri diletakkan di
atas paha, sementara tangan kanan membentuk
sikap abhaya mudra. Di ketiga penggambaran ini,

ia memakai lingkaran cahaya (sirascakra) sebagai

117



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

(a)

(b)

Gambar 11. Ratu Maha Maya (b) pada pada panil 27 relief Lalitavistara (a) di dinding
utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

lambang kesucian atau sinar kedewataan, untuk
pertama kali.

Panil 22 (Gambar 9) kembali tampak figur
manusia, pohon, bangunan, tumbuhan, dan
singgasana. Tokoh yang menjadi sentral pada
relief ini adalah seorang perempuan yang duduk
bersimpuh di singgasana dengan ekspresi yang
tenang. Sosok perempuan tersebut adalah Ratu
Maha Maya yang sedang menyembuhkan orang
sakit dengan tangan kanannya. la juga memiliki
kekuatan menemukan tanaman dan akar-akaran
obat untuk orang-orang. Keajaiban ini merupakan
wujud kemuliaan Bodhisattva yang belum lahir
(Anandajoti Bhikku 2020, 41).

Tubuh Ratu Maha Maya pada panil 22
(Gambar 9) tersebut digambarkan berpostur tegak,
memiliki pinggang yang langsing, tangan kirinya
ditaruh pada paha, dan tangan kanannya
mengambil sikap abhaya mudra. Terdapat juga
lingkaran cahaya (sirascakra) di belakang kepala.

Panil 26 (Gambar 10) menampilkan
sejumlah figur manusia, pohon, dan bangunan.
Sosok dalam bangunan di sisi kiri telah aus
sehingga tidak lagi tampak jelas, sedangkan pada

bangunan di sisi kanan terlihat seorang perempuan

118

duduk bersimpuh di atas sebuah alas. Menurut
Krom (1927, 1:128),  relief
menggambarkan adegan ketika Ratu Maha Maya,

tersebut

melalui pancaran kekuatan Sang Bodhisattva,
menyadari bahwa waktu kelahiran semakin dekat.
Ia pun ingin pergi ke Devadaha, kediaman
keluarga kerajaan. Atas permohonannya, Raja
Suddhodana memberi izin dan mempersiapkan
perjalanan dengan penuh kemegahan.

Berdasarkan penjelasan dari Krom, Ratu
Maha Maya duduk bersimpuh seorang diri di
dalam istananya. Tubuhnya agak membungkuk,
tangan kanan ditaruh di atas lutut dan tangan
kirinya berada di depan perut. Terdapat lingkaran
cahaya (sirascakra) di belakang kepala.

Pada panel berikutnya, yaitu panil 27
(Gambar 11), terdapat sosok manusia, pohon,
hewan, dan sebuah kereta beroda empat. Seorang
perempuan tampak duduk melipat kaki di atas
kereta tersebut dengan ekspresi wajah yang
memancarkan kegembiraan. Menurut Krom
(1927, 1:128) pula, adegan ini menceritakan sang
Ratu Maha Maya duduk di kursi lengan yang
nyaman dengan bantal di kereta beroda empat

menuju Kota Devadaha. Pada cerita, meskipun



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

(@

(b)

Gambar 12. Ratu Maha Maya (b) pada pada panil 28 relief Lalitavistara (a) di dinding utara
Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025)

tidak terlihat dalam penggambaran relief,
disebutkan bahwa empat maharaja Dewa menarik
kereta, Sakra membersihkan jalan, dan Brahma
memandu jalan (Anandajoti Bhikku 2020, 46).
Sesuai dengan penjelasan dari Krom dan
Anandajoti, Ratu Maha Maya digambarkan duduk
bersimpuh dengan tangan kanan di atas paha,
sementara lengan kirinya bersandar pada kereta.
Di belakang kepalanya terlihat lingkaran cahaya

(sirascakra).

3.1.3 Ratu Maha Maya Saat Persalinan
Pada panil 28 (Gambar 12) tampak penggambaran
manusia, pohon, dan tanaman. Tokoh sentral pada
relief ini adalah adalah seorang perempuan yang
berdiri di samping pohon ditemani oleh beberapa
perempuan lain. Berdasarkan kisah, di antara
Kapilavatthu dan Devadaha, terdapat sebuah hutan
pohon Sala yang dikenal sebagai Taman Lumbini.
Saat tiba di sana, Ratu Maha Maya terpukau oleh
keindahan taman tersebut dan merasakan keinginan
untuk bersantai serta beristirahat.

Panil 28 (Gambar 12) Ilebih khusus
menggambarkan Ratu Maha Maya meraih salah
satu dahan pohon plaksa, memandang ke langit

dengan mulut yang sedikit terbuka. Pada saat itu,
Sang Bodhisattva, setelah dikandung selama
sepuluh bulan penuh, lahir dari sisi kanan tubuh
ibunya dalam wujud yang sempurna (Krom 1927,
1:129). Proses kelahirannya pun berlangsung tanpa
menimbulkan rasa sakit bagi sang ratu. la memiliki
kesadaran penuh serta pengetahuan yang lengkap
dan langsung berjalan tujuh langkah di atas bunga-
bunga padma (Hayati dkk. 2023, 160). Pada
persalinan tersebut, Ratu Maha Maya dilukiskan
berdiri abhanga (berdiri dengan kaki agak menekuk)
dengan tangan kanan memegang dahan daun dan
tangan kiri ditekuk di samping pinggul.

3.2 Penggambaran Ratu Maha Maya
dengan Konsep Tahapan Life Course
Dalam menafsirkan penggambaran Ratu Maha
Maya pada relief Lalitavistara, penting untuk
melihat bahwa detail visual seperti sikap tubuh,
sikap tangan maupun atribut lain menandai
peristiwa hidup tertentu dari sudut pandang /ife
course. Sementara itu, dalam perspektif
embodiment, tubuh Ratu Maha Maya bukan
sekedar wujud fisik, tetapi juga memuat simbol

dan nilai spiritual.

119



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

Tabel 1. Visualisasi Ikonografis Ratu Maha Maya dengan Tahapan Life Course dan Konsep Embodiment

No Panil/Adegan

Visualisasi Ikonografis
Ratu Maha Maya

Tahapan Life Couse = Konsep Embodiment

Panil 8,11, 13
1. (sebelum
mengandung)

Sikap tubuh: duduk
bersimpuh, duduk virasana,
berbaring dengan kaki agak
menekuk

Sikap tangan: tangan berada di
paha, tangan memegang pena
atau kuas, tangan menopang
kepala

Tubuh Ratu Maha Maya
sebagai medium wahyu
(melalui mimpi)

Kelompok (cohort):
bangsawan

Sikap tubuh: duduk
bersimpuh, duduk lalitasana,

Transisi (transitions): Tubuh Ratu Maha Maya
dari ratu menjadi calon sebagai wadah bagi

abhanga (berdiri dengan kaki  ibu transformasi identitas
Panil 15, 16, 17, 18 agak menekuk)
(awal kehamilan)  Sikap tangan: tangan varada
mudra, tangan anjali mudra,
tangan kanan memegang
lengan kiri
Sikap tubuh: duduk Lintasan hidup Tubuh Ratu Maha
bersimpuh, duduk virasana, (trajectories): menjadi wadah bagi
Panil 21, 22 terdapat lingkaran cahaya periode sakralisasi kekuatan spiritual
3. (kehamilan (sirascakra) di belakang
menengah) kepala
Sikap tangan: tangan abhaya
mudra, tangan varada mudra
Sikap tubuh: duduk Lintasan hidup Tubuh Ratu Maha Maya
bersimpuh, terdapat lingkaran (zrajectories): bersifat transenden
Panil 26, 27 cahaya (sirascakra) di periode sakralisasi
4. (menjelang belakang kepala
persalinan) Sikap tangan: tangan di paha,
tangan di lutut, tangan
bersandar di kereta
Sikap tubuh: berdiri abhanga  Peristiwa kehidupan =~ Tubuh Ratu Maha Maya
(berdiri dengan kaki agak (life event): melahirkan sebagai simbol kesuburan
. menekuk) Siddhartha Gautama  dan kelahiran
Panil 28 .
5. (persalinan) Sikap tangan: tangan kanan
mencengkeram dahan daun
(gestur yakhsi) dan tangan kiri
ditekuk di samping pinggul
Tidak digambarkan Tidak digambarkan dalam relief, Tit.ik balik (turning Tubuh .tetap “'hadir”.
6. dalam relief teks poznt).: wafat da}n . mglalm naras? qan simbol
. terlahir kembali di keibuan atau jejak tubuh
(kematian) .
Surga Tusita (body-based traces)

Oleh sebab narasi pada relief tersebar dalam

berbagai panil dan tiap adegan mencerminkan

makna visual yang berbeda, maka perlu dibuat

suatu pemetaan yang dapat merangkum hubungan

120

antara panil relief, visualisasi ikonografis, tahapan
life course, dan aspek embodiment.
Pada konsep life course, Ratu Maha Maya

masuk dalam kelompok (cohort) bangsawan



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

wanita yakni sebagai ratu di Kerajaan
Kapilavastu. Selain itu, Ratu Maha Maya
mengalami  transisi  (tramsitions)  dalam
hidupnya, yaitu pada saat ketika ia mengalami
mimpi dan hamil sehingga berubah peran dari
seorang ratu menjadi ibu dari sosok yang akan
menjadi Buddha. Kemudian, lintasan hidup
(trajectories) yang terjadi dalam hidupnya
berkaitan dengan perubahan besar dalam
kehamilan, seperti saat ia memiliki kekuatan
untuk berada di tiga tempat dalam waktu yang
bersamaan dan juga dapat menyembuhkan orang
sakit karena kemuliaan Bodhisattva yang
dikandung. Kehamilan dan kelahiran Siddhartha
Gautama merupakan peristiwa kehidupan (/ife
event) yang paling menentukan dalam transisi
perannya menjadi seorang ibu dari Siddhartha
Gautama. Selanjutnya pula, setelah melahirkan,
ia mengalami kematian yang menjadi titik balik
(turning point) yang menyebabkan perubahan
lintasan kehidupannya. Pada penggambaran
relief setelah kelahiran Buddha, tidak ada lagi
penggambaran sang ratu yang memang seakan
meninggal. Namun, dalam cerita ketika ia
meninggal, ia lahir kembali menjadi makhluk
surgawi di Surga Tusita dan menjadi bagian dari
semua ibunda para Buddha terdahulu. Hal ini
menunjukkan bagaimana titik balik
kehidupannya mengarah dari eksistensi duniawi
ke status transenden.

Dalam perspektif embodiment, dilihat
dari cara penempatan dan posisi tubuh sang ratu
pada relief, misalnya saat ia digambarkan duduk
di singgasana, digambarkan dalam tiga tempat

yang berbeda, diberi wahyu melalui mimpi,

ataupun dalam adegan melahirkan dengan posisi

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

berdiri, menandai bahwa tubuhnya sebagai pusat
pengalaman sakral sekaligus simbol status dan
kekuasaan. Tubuh Ratu Maha Maya dalam
berbagai representasi ini menjadi wadah bagi
transformasi identitasnya, baik sebagai seorang
perempuan, seorang ratu, maupun ibu dari
seorang Bodhisattva. Hal ini menunjukkan
bahwa tubuh bukan hanya mencerminkan
bentuk fisik, tetapi juga sarat dengan makna
sosial, spiritual, dan simbolis.

Dalam konteks perkembangan kehidupan
manusia, konsep cohort mengacu pada
sekelompok individu yang lahir dalam periode
waktu yang sama dan mengalami perubahan sosial
serta peristiwa budaya tertentu pada usia dan
urutan waktu yang relatif serupa. Cohort mirip
dengan konsep generasi, namun biasanya
mencakup rentang waktu yang lebih pendek
daripada generasi yang umumnya mencakup
sekitar 20 tahun (Alwin & McCammon 2003).
Jika ditinjau dari perspektif cohort, Maha Maya
termasuk  dalam

kelompok  perempuan

bangsawan  yang  dianggap  memenuhi
kualifikasi spiritual dan moral sesuai harapan
zaman tersebut.

Dalam proses pemilihan ibu, Bodhisattva
mencari seorang wanita yang tidak hanya suci
dan penuh kebajikan, tetapi juga yang memiliki
sisa usia hidup tepat sepuluh bulan tujuh hari
(Shaw 2006, 46). Menurut Nidanakatha,
Bodhisattva memilih seorang perempuan yang
memiliki masa hidup sepanjang itu agar mampu
mengandungnya hingga kelahiran (Davids 1979,
1:148). Namun, Mahavastu menyatakan bahwa
ia justru mencari perempuan dengan sisa hidup

tidak lebih dari itu, sebab dianggap tidak pantas

121



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

jika seorang wanita yang telah mengandung
Buddha Tak Tertandingi kemudian kembali
menjalani kehidupan duniawi dan mengalami
kenikmatan cinta jasmani (Jones 1949, 87).

Meskipun alasannya berbeda, kedua teks
tersebut sepakat bahwa kematian Ratu Maha
Maya bukan disebabkan oleh proses melahirkan,
melainkan merupakan bagian dari rencana
spiritual yang telah ditentukan sebelumnya. Hal
tersebut menunjukkan bahwa dalam kerangka
cohort dan keyakinan budaya pada masa itu,
tubuh dan kehidupan Ratu Maha Maya
dipandang sebagai media yang layak dan sakral
bagi kelahiran seorang Buddha, serta bahwa
pemilihannya sebagai ibu bukan hanya karena
berdasarkan garis keturunan, tetapi juga karena
kualitas spiritual yang selaras dengan takdir
kelahiran seorang makhluk agung.

Di sisi lain, tahapan awal kehidupannya
yang digambarkan dalam relief Lalitavistara di
Candi Borobudur dimulai ketika ia telah dewasa
dan menduduki posisi sebagai ratu. Hal ini
menunjukkan bahwa representasi dirinya dalam
narasi visual dimulai dari fase kehidupan yang
telah matang yakni ketika memiliki peran sosial
sebagai ratu. Fase kehidupan selanjutnya yaitu
ketika Ratu Maha Maya yang sedang mengandung
mengalami transisi (transitions) dalam hidupnya.
Setiap transisi kehidupan membawa perubahan
terhadap status dan peran dalam keluarga, yang
umumnya disertai dengan kehadiran atau
kepergian anggota keluarga (Hutchison 2010, 14).

Pada relief Lalitavistara, perubahan hidup
Ratu Maha Maya digambarkan melalui adegan
mimpinya ketika Bodhisattva, berupa gajah putih,

turun dari surga sambil dinaungi payung dan

122

menyesap madu sebelum memasuki rahim
(Anandajoti Bhikku 2020, 32). Dalam ajaran
Buddhis, mimpi sering dianggap sebagai halangan
menuju pembebasan, ada kalanya mimpi justru
menjadi jalan untuk mencapai hal tersebut. Batas
antara mimpi dan kenyataan menjadi kabur,
bahkan bisa memperoleh posisi istimewa dalam
perjalanan spiritual (Mayer 2004, 238-39).
Peristiwa ini merepresentasikan perubahan status
dan peran Ratu Maha Maya menjadi seorang ibu
dengan tambahan anggota keluarga serta memulai
dimensi baru dalam lintasan spiritualnya.

Pada relief, tahap transisi (transitions) Ratu
Maha Maya digambarkan oleh perubahan sebelum
dan sesudah mengandung. Sebelum mengandung,
sikap tangannya digambarkan lebih bebas seperti
tangan berada di atas paha atau tangan menopang
kepala, kemudian  setelah  mengandung,
penggambaran tangannya tampak lebih teratur dan
bermakna, seperti sikap tangan berupa varada
mudra yang melambangkan pemberian berkah
(Rahman 2018, 76). Begitu pun pada
penggambaran sikap tubuh Ratu Maha Maya.
Sebelum  mengandung, sikap  tubuhnya
digambarkan duduk bersimpuh hanya jika
bertemu dengan raja, namun setelah dirinya
mengetahui jika ia sedang hamil sang Siddhartha,
pada umumnya sang ratu digambarkan duduk
bersimpuh baik ketika ia sendiri maupun bertemu
orang lain sehingga terkesan khidmat dan rendah
hati.

Tahapan berikut dalam lintasan kehidupan
(trajectories) ditandai dengan perubahan yang
terjadi selama masa kehamilan Ratu Maha Maya.
Trajectory merujuk pada pola perubahan dan

kestabilan jangka panjang dalam kehidupan, yang



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

biasanya mencakup sejumlah transisi (Hutchison
2010, 15). Pada fase ini, Ratu Maha Maya
mengalami  kehamilan yang berbeda dari
perempuan yang lain, ia tidak merasakan rasa tidak
nyaman, sakit, maupun mual dalam pengalaman
kehamilannya (Shaw 2006, 41).

Keistimewaan-keistimewaan masa
kehamilan Ratu Maha Maya tampak jelas pada
relief. Sebelum memasuki masa kehamilan, sikap
tangannya dalam posisi umum dan bebas, namun
pada salah satu panil ia digambarkan sedang
menyembuhkan orang sakit dengan sikap tangan
abhaya mudra yang bermakna bebas dari segala
bahaya (Budianto, Warsito, & Jiwanda 2024, 38).
Selain itu pula, Ratu Maha Maya dilukiskan
dengan sikap tangan varada mudra yang
melambangkan kemurahan hati dan moralitas.
Kedua sikap tangan tersebut termasuk dalam enam
sikap tangan yang erat dikaitkan dengan Buddha
(Ghori & Chung, 2007). Demikian penggambaran
ini menunjukkan perubahan yang terjadi tidak
hanya bersifat biologis, tetapi juga spiritual karena
kehadiran Bodhisattva dalam kandungannya
membawa kemuliaan dan keistimewaan dalam
dirinya.

Keagungan dan kesucian Ratu Maha Maya
semakin ditegaskan melalui adanya
penggambaran lingkaran cahaya (sirascakra) di
belakang kepala, yakni sebuah tanda yang tidak
muncul ketika ia belum berperan sebagai ibu dari
Siddhartha Gautama. Hal ini mencerminkan Ratu
Maha Maya menjadi wadah bagi kekuatan
spiritual yang menjadikan dirinya lebih dari
seorang ratu. Tubuh wanita secara fisiologis

adalah pencipta kehidupan manusia (baik laki-laki

maupun perempuan) dan dengan demikian adalah

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

perwujudan dari kekuatan hidup itu sendiri
(Chawla 2012, 193).

Tahap selanjutnya yakni  kelahiran
Siddhartha Gautama yang merupakan peristiwa
kehidupan (/ife event) yang mengubah perannya
menjadi seorang ibu. Peristiwa kehidupan
merupakan kejadian signifikan yang menimbulkan
perubahan relatif tiba-tiba dan dapat menghasilkan
dampak yang cukup mendalam serta bertahan
lama (Hutchison 2010, 15). Ratu Maha Maya
digambarkan berdiri abhanga (berdiri dengan kaki
agak menekuk) dengan tangan kanan memegang
dahan daun dan tangan kiri ditekuk di samping
pinggul.

Penggambaran Ratu Maha Maya dalam
adegan kelahiran mengikuti pola yang ditetapkan
dalam penggambaran Buddhis tentang roh pohon
yang dikenal sebagai yaksini (Shaw 2006, 46).
Selain itu, posisi Ratu Maha Maya yang
memegang dahan pohon sala tidak hanya
menunjukkan hubungan erat antara manusia dan
alam, tetapi juga menandakan pengalaman
kelahiran yang tidak biasa yakni tanpa rasa sakit,
sebagai simbol kelahiran suci dan penuh makna
(Firmansyah 2016, 98).

Hal yang menarik juga ditemui pada
penggambaran postur dan sikap tubuh Ratu Maha
Maya yang tampak serupa pada dua momen
penting, yakni ketika menerima wahyu dalam
mimpi (Panil 13) dan ketika melahirkan
Bodhisattva (Panil 28). Meskipun divisualisasikan
dalam posisi berbeda, yaitu berbaring saat
bermimpi dan berdiri saat persalinan, keduanya
memperlihatkan detail yang mirip, seperti satu
tangan di samping kepala, kaki sedikit menekuk,
dan bentuk tubuh yang tetap konsisten tanpa

123



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

perubahan. Kemiripan ini berkaitan dengan
ikonografi yakshi. Yakshi atau roh pohon wanita
ini melambangkan kesuburan, kehidupan, dan
kebumian (Chawla 2012, 190). Hal ini berarti
dalam konsep embodiment, sejak menerima
wahyu, tubuh Ratu Maha Maya sudah
disimbolisasikan menjadi sumber kesuburan
sekaligus menghadirkan kehidupan Buddha ke
dunia.

Terakhir, titik balik (furning point) dalam
kehidupan Ratu Maha Maya tidak dipahatkan pada
relief. Titik balik atau furning point adalah
peristiwa kehidupan (/ife event) atau transisi
(transition) yang menghasilkan pergeseran.
Pergeseran yang terjadi pada titik balik ini bersifat
abadi dalam lintasan (#rajectory) perjalanan
kehidupan (Hutchison 2010, 18). Tujuh hari
setelah melahirkan Bodhisattva, Ratu Maha Maya
wafat dan terlahir kembali di Surga Tusita. Seperti
para ibu Buddha sebelumnya, ia ditakdirkan untuk
tidak mengalami kesedihan mendalam akibat
melihat putranya yang meninggalkan kehidupan
duniawi nantinya (Darujati 2014, 21).

Di awal dan akhir kehidupan, baik janin
maupun orang yang sudah meninggal sama-sama
tidak bisa dilihat langsung. Akan tetapi, mereka
tetap menjadi fokus utama dalam membentuk
gambaran dan identitas. Berbagai benda atau
simbol yang mewakili mereka dipakai untuk
“membawa kembali” kehadiran tubuh mereka
(Hockey & Draper, 2005).

Meskipun Ratu Maha Maya telah wafat dan
terlahir kembali di Surga, kisah-kisah biografi
Buddha dan penggambarannya pada relief
menunjukkan bahwa perannya tidak berakhir,

melainkan terus berlanjut dalam bentuk yang lebih

124

tinggi secara spiritual. Ketika Siddhartha hampir
wafat karena pertapaannya yang ekstrem di tepi
Sungai Nairafijana, Ratu Maha Maya turun dari
surga dan menangis karena takut putranya gagal
mencapai pencerahan. Siddhartha yang bersimpati
kemudian meyakinkannya dengan berkata, "Aku
akan mengembalikan hasil jerih payahmu... Tak
lama lagi engkau akan menyaksikan pencerahan
seorang Buddha" (Bays 1983, 1:385-86). Ucapan
ini memperlihatkan betapa dalam penghargaan
Siddhartha terhadap pengorbanan dan peran
ibunya.

Ketika Buddha mencapai parinirvana, Ratu
Maha Maya kembali turun dan meratapi
kepergiannya. Menyaksikan kesedihan sang ibu
dan menyadari perjalanan jauh yang ditempuh dari
istana surgawi, Buddha bangkit dari pembaringan
jenazahnya, menyatukan kedua telapak tangan
sebagai tanda penghormatan kepada ibunya, dan
menyampaikan khotbah terakhir yang ditujukan
khusus untuk sang ibu. Ketika salah satu muridnya
bertanya bagaimana momen itu sebaiknya
dikenang, Buddha menjawab, “Katakanlah bahwa
setelah Buddha mencapai Nirvana, ibu yang penuh
kasih turun dari istana surgawi ke bawah Pohon
Kembar” (Rongxi 1996, 189-90). Peristiwa ini
merupakan puncak dari twrning point dalam
kehidupan Ratu Maha Maya, bukan sebagai
momen kematian biologis, tetapi sebagai
pengukuhan atas kemuliaannya sebagai ibu dari

seorang Buddha.

3.3 Ratu Maha Maya dan Simbolisasi
Keibuan
Pada Candi

Borobudur, ajaran paramita

diwujudkan melalui relief-relief Lalitavistara,



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

Gambar 13. Arca Prajfiaparamita (Sumber: Metmuseum, 2025)

Avadana, dan Jataka (Magetsari 1982, 462).
Istilah pdramita memiliki berbagai makna
tergantung pada konteks, seperti "kesempurnaan",
"mencapai pantai seberang", atau "menyeberang".
Pemahaman paramita sebagai "menyeberang ke
pantai seberang" menggambarkan perjalanan dari
dunia biasa samsara (pantai ini) menuju nirvana
(pantai  seberang). Menyeberang ini dapat
ditafsirkan sebagai pencapaian tujuan akhir
melalui  praktik spiritual yang sempurna,
pencapaian realitas sejati, atau perolehan
pencerahan tertinggi (Kawamura 2004, 631-32).
Dalam ajaran Mahdayana, khususnya yang
membahas mengenai tingkat-tingkat (bhimi)
Bodhisattva, pelaksanaan praktik  spiritual
dikaitkan dengan sepuluh paramita, yang
mencakup enam paramitd utama (seperti dana,
Stla, prajiid) dan empat tambahan (maitri, karund,
mudita, upeksd). Sepuluh paramita itu memiliki
lima dewi sebagai aspek hakikatnya (tartva). Di
antaranya adalah Sri Vajradhatvi$vari, sosok
dengan kebijaksanaan agung, wajah yang
rupawan, dan pengabdian tinggi kepada suaminya,
Bhatara  Vairocana. Ia

dianggap sebagai

perwujudan hakikat (tattva) dari enam paramita
itu (Magetsari 1982, 234-35).
Dalam teks

Mahayana seperti

Astasahasrika Prajraparamita Sitra,
kebijaksanaan transendental (prajiiaparamita)
disebut sebagai "ibu dari para Buddha"
(Bhattacharya 2021, 11). Di sinilah muncul figur
prajiiaparamita, yang dalam banyak ikonografi
Buddhis diwujudkan sebagai perempuan mulia
yang melambangkan kebijaksanaan tertinggi. Arca
prajiiaparamitd umumnya dipahatkan dengan
empat tangan, dua tangannya membentuk
dharmacakra mudra, dan atribut utama berupa
manuskrip yang diletakkan di atas bunga teratai
(Liebert 1986, 143). Jenis arca ini ada yang berdiri
sendiri maupun menjadi bagian dari satu set,
biasanya ditempatkan di sisi kiri Vairocana. Di
Indonesia, terdapat dugaan kuat bahwa
prajiiaparamitad dalam beberapa kasus dipandang
atau dimaknai sebagai seorang ratu (Ito, 2022).
Pemahaman prajiiagparamita yang juga
dipandang sebagai ratu sejalan dengan identitas
Ratu Maha Maya. Salah satu contoh penting

adalah arca prajiiaparamita koleksi Metropolitan

125



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

Museum of Art (MET Museum) New York,
Amerika Serikat (Gambar 13), bergaya Sailendra
dari abad ke-9 Masehi. Arca tersebut memiliki
empat lengan, salah satunya tangan kanan bersikap
varada mudra selaras dengan penggambaran
tangan Ratu Maha Maya pada panil 15 dan 21.
Pusat telapak tangan pada varada mudra
melambangkan kebijaksanaan (Ghori & Chung,
2007).

Dalam Mahayanasitralamkara, kebijak-
sanaan tertinggi digambarkan seperti seorang ibu
yang penuh kasih sayang dan menjadi sumber
segala keberuntungan. Ajaran ini menunjukkan
terdapat  perubahan  pandangan  terhadap
perempuan dalam ajaran Buddha. Dahulu
dianggap bahwa seseorang harus berubah menjadi
laki-laki untuk bisa mencapai pencerahan. Namun,
dalam pandangan yang lebih baru ini, hal itu
dibantah. Sebaliknya, tubuh perempuan justru
dihargai dan diakui bisa menjadi jalan untuk
mencapai tingkat tertinggi, yaitu menjadi Buddha
(Jamspal dkk. 2004, 19).

Ajaran  Buddha juga  menegaskan
kemuliaan perempuan, terutama seorang ibu,
sebagaimana sabda Buddha: “Kalau seorang
perempuan tidak kalah lebih baik ketimbang
seorang laki-laki, karena seorang perempuan
akan melahirkan seorang Buddha lainnya”
(Sofiana 2019, 50, 57). Lebih jauh, sitra
Tathagatagarbha memperkuat pandangan ini
dengan menggunakan istilah garbha (rahim), kata
benda feminin, untuk menggambarkan sifat
Buddha tersembunyi dalam setiap makhluk,
seperti janin dalam bunga teratai (padmagarbha),

yang murni dan suci meski berada dalam

lingkungan duniawi (Zimmermann 2002, VI:105—

126

6). Dengan kata lain, rahim keibuan menjadi
simbol dari kemurnian dan kesucian.

Ditekankan pula bahwa Tantra sebagai
aliran dalam Buddhisme dan Hindu juga
menegaskan peran utama Sang Dewi atau Sakti
sebagai energi ilahi tertinggi. Dalam Tantra, sosok
perempuan (Sakti) adalah manifestasi dari
kekuatan  penciptaan,  pemeliharaan, dan
penghancuran, yang seluruhnya berakar pada
simbolisme keibuan (Zimmer 2020, 568—69).
Unsur Tantra telah berpengaruh dalam ajaran
Buddha Mahayana di Jawa Tengah pada
umumnya, khususnya di Candi Borobudur
(Soelistyanto 1985, 52). Keberadaaan Candi
Borobudur tidak terlepas dari sistem dan struktur
masyarakat waktu itu (Yatno 2020, 4). Dalam
konteks Jawa Kuno, pengaruh antara ajaran
Buddha Mahayana dan unsur-unsur Tantrik turut
memperkuat penghormatan terhadap figur ibu
seperti Ratu Maha Maya, yang merepresentasikan
nilai-nilai spiritual dan simbol keibuan.

Keberadaan sosok perempuan dan
simbolisasi ibu dalam relief candi, khususnya
figur Ratu Maha Maya, mencerminkan
pemaknaan yang lebih dalam terhadap peran
keibuan dalam ajaran Buddha

Relief

spiritual

Mahayana. seperti  Lalitavistara
menempatkan Ratu Maha Maya dalam posisi
penting sebagai ibu dari calon Buddha, yang
menjadi perantara dalam proses kelahiran
spiritual menuju pencerahan. Salah satu bait
syair dari Rahulabadra dinyatakan
Prajiiaparamita sebagai ibu para Buddha
sebagai berikut: “Para Buddha yang menjadi
guru agung adalah putramu yang tersayang dan

terkasih karena itu engkau adalah putri yang



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

diberkahi yang paling mulia dari segala
makhluk” (Sofiana 2019, 50, 57).

Dalam literatur Buddhisme dikatakan
bahwa Sang Buddha memberikan ajaran
Abhidhamma (dharma tertinggi) kepada para dewa
di surga, dan ibunya yang telah menjadi dewi di
sana ikut mendengarkan. Dikisahkan pula setelah
mendengar ajaran tersebut, ibunya mencapai
tingkat kesucian tingkat pertama (Narada 2013,
198). Pada ajaran Buddha, ibu juga dipandang
sebagai tangga untuk naik ke surga, Hal ini sejalan
dengan penggalan Karaniya Metta Sutta bait VII
yang berbunyi: “Bagaikan seorang ibu yang
mempertaruhkan jiwanya, demi keselamatan anak
yang tunggal, demikian ia memancarkan cinta
kasih tanpa batas terhadap sesama makhluk”
(Wijaya dkk., 2020).

Seperti yang juga dijelaskan Gotami pada
salah satu puisinya dalam Therigdtha-Atthakatha,
“mudah bagi wanita untuk mendapatkan gelar
kepala ratu, ibu dari raja, tetapi sangat sulit untuk
mendapatkan gelar, ibu dari Sang Buddha.” Hanya
satu wanita di 10.000 sistem dunia yang pantas
mendapatkan bagian itu; "tidak ada wanita di
dunia para dewa, di dunia gandharvas, atau dunia
manusia, yang setara dengan Mayadevi. Di mana
orang yang bisa melampauinya? Dia sendiri cocok
untuk menjadi ibu dari Rsi." (Sasson 2013, 154).
Hal tersebut mencerminkan representasi Ratu
Maha Maya yang banyak digambarkan dalam
berbagai adegan relief tidak hanya menegaskan
pentingnya peran ibu dalam kehidupan Siddhartha
Gautama, tetapi juga menjadi simbol dari sifat
kebijaksanaan dan mencerminkan nilai-nilai
ajaran Buddha yang menjunjung tinggi kesakralan

keibuan.

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

4, Penutup

Tahapan kehidupan Ratu Maha Maya pada relief
Lalitavistara di Candi Borobudur divisualisasikan
melalui perubahan pada penggambaran figurnya,
baik sikap tubuh, sikap tangan, dan atribut yang
dipakai. Sebelum kehamilan, tubuhnya dilukiskan
dalam posisi umum dan bebas, namun ketika
mengandung Siddhartha Gautama, sikap tubuh
dan sikap tangan digambarkan lebih bermakna
seperti gestur tangan dalam bentuk mudra hingga
pose yakhsi saat mendapat wahyu dan melahirkan
Bodhisattva. Selain itu pula terdapat atribut
tambahan yang menandai perubahan statusnya,
seperti adanya lingkaran cahaya (sirascakra) yang
memancar di belakang kepala.

Dalam kerangka [ife course, tanda-tanda
tubuh ini membantu memetakan tahapan
perjalanan hidup seorang perempuan, yakni Ratu
Maha Maya, mulai dari peran sebagai ratu,
kemudian mengalami perubahan identitas menjadi
ibu dari seorang calon Buddha, dan akhirmya
menjadi sosok transenden setelah wafat dan
terlahir kembali di Surga Tusita.

Secara teoritis, penelitian ini memperluas
penerapan konsep /ife course dalam ilmu arkeologi
dengan menyoroti kehidupan perempuan, yakni
Ratu Maha Maya, yang dalam kajian-kajian
sebelumnya belum mendapat perhatian. Selama
ini, narasi utama yang berkembang cenderung
memfokuskan perjalanan hidup sang Buddha
sehingga peran perempuan sering terabaikan
dalam kajian, padahal keberadaannya sangat
penting. Representasi perempuan dalam seni dan
ajaran Buddha lebih dari sekadar pelengkap dari
kisah laki-laki, melainkan menjadi inti dari

penciptaan dan kelahiran spiritual.

127



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

Pada konsep embodiment, melalui
penggambaran dirinya pada relief Lalitavistara,
dapat diketahui bahwa tubuh Ratu Maha Maya
tidak hanya berfungsi sebagai objek fisik, tetapi
juga sebagai simbol sosial, budaya, dan spiritual
yang merepresentasikan kesucian, kesuburan, dan
kebijaksanaan. Pemikiran ini sejalan dengan
ajaran Mahayana yang mengangkat kebijaksanaan
transendental (prajiiaparamita) sebagai “ibu dari
semua Buddha,”. Ikonografi arca Prajfiaparamita
koleksi MET Museum juga menunjukkan adanya
kesinambungan dengan penggambaran relief Ratu
Maha Maya, terutama pada sikap tangan kanan
varada mudra yang melambangkan
kebijaksanaan. Dengan demikian, konsep ini
menegaskan bahwa semua Buddha lahir dari
kebijaksanaan sebagaimana mereka lahir dari

rahim seorang ibu.

Daftar Pustaka
Alwin, Duane F., & Ryan J. McCammon. 2003.
“Generations, Cohorts and Social

Change.” In Handbook of the Life Course,
edited by J.T. Mortimer and M.J.
Shanahan, 23-49. New York: Kluwer
Academic/Plenum .

Anandajoti Bhikku. 2020. Lalitavistara: The
Life of Gautama Buddha. Edited by
Handaka Vijjananda. Ehipassiko
Foundation.

Bays, Gwendolyn (trans.). 1983. The Voice Of
Buddha The Beauty Of Compassion. Vol.
1. Berkeley: Dharma Publishing.

Bhattacharya, Abira. 2021. “Motherhood in the
Realm of Eastern Indian and Himalayan
Art: An Iconographic Study of Visual
Forms of Prajiaparamita from the
National Museum, Delhi.” Izvestia of the
Ural Federal University. Series 2.
Humanities and Arts, 23(4). 9-22.
https://doi.org/10.15826/izv2.2021.23.4.
063.

Budianto, Andre, Warsito Warsito, & Jatayu
Jiwanda. 2024. “Makna Simbol Rupang

128

Buddha (Bhumisparsa Mudra) Dalam
Membentuk Keyakinan Umat Buddha.”
Jurnal Pelita Dharma 11 (December):35—
42.

Chawla, J. 2012. “Mahamaya and the Birth of
the Buddha: Questioning Buddhist
Representations of Siddhartha’s Birth.” In
Buddhism: Message of Peace, edited by
Renuka Singh, 188-97. New Delhi:
Foundation of SAARC Writers and
Literature.

Darmayuda, I Gusti Putu. 2020. “Analisis
Semiotika Terhadap Makna Simbolik
Elemen-Elemen Lantai Teras Arupadhatu
Pada Candi Borobudur.” Jurnal Ilmiah
Komunikasi (JIKOM) STIKOM IMA 12
(03): 80-87.

Darujati, R. D. 2014. “Busana Dan Perhiasan
Dalam Perjalanan Hidup Siddharta Pada
Relief Lalitavistara Candi Borobudur.”
Skripsi, Depok: Universitas Indonesia.

Davids, Rhys (trans.). 1979. The Book Of The
Kindred Sayings (Samyutta Nikdaya) or
Grouped Suttas. Vol. 1. London: The Pali
Text Society.

Dharmachakra Translation Committee. (trans.).
2025. “The Play in Full (Lalitavistara,
Rgya Cher Rol Pa, Toh 95).
(Dharmachakra Translation Committee,

Trans.).”
Https://84000.Co/Translation/Toh95.
2025.

Elder, Glen H. 1998. “The Life Course as
Developmental Theory.” Child
Development, 69(1): 1.

https://doi.org/10.2307/1132065.
Firmansyah, Firmansyah. 2016. “Hak Asasi

Manusia Dalam  Perspektif Agama
Buddha.” Jurnal Intelektualita:
Keislaman, Sosial Dan Sains, 5(1): 93—
108.

Ghori, A. K., & Chung, K. C. 2007.
Interpretation of Hand Signs in Buddhist
Art. Journal of Hand Surgery, 32A4(6),
918-922.
https://doi.org/10.1016/j.jhsa.2007.03.00
6

Gilchrist, Roberta. 2007. “Archaeology and the
Life Course: A Time and Age for
Gender.” In A Companion to Social
Archaeology, edited by Lynn Meskell
and Robert Preucel. Blackwell
Publishing Ltd



Penggambaran Peran Ratu Maha Maya pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur

Harlow, Mary, & Ray Laurence. 2002. Growing
Up and Growing Old in Ancient Rome: A
Life Course Approach. Routledge.

Hayati, Nur, Zaitun Saftia, Nurainun Br Barasa,
& Fitriani Fitriani. 2023. “Awal Mula
Sejarah Agama Buddha Dan
Perkembangannya Hingga Masuk Ke
Indonesia.” Al-Hikmah: Jurnal Studi
Agama-Agama, 9(2): 156-67.

Hidayanto, Andi Farid. 2020. “Kajian Makna
Panil 13, Pada Relief Lalitavistara Candi
Borobudur.” Jurnal Kreatif: Desain
Produk Industri Dan Arsitektur, 1(2): 12.
https://doi.org/10.46964/jkdpia.v1i2.109.

Hockey, J., & Draper, J. 2005. Beyond the
Womb and the Tomb: Identity,
(Dis)embodiment and the Life Course.
Body &  Society, 11(2), 41-57.
https://doi.org/10.1177/1357034X05052
461

Hutchison, Elizabeth D. 2010. Dimensions of
Human Behavior: The Changing Life
Course. SAGE publications.

Ito, N. 2022. A Study of Prajhiaparamita in
Indonesia. Journal of Indian and Buddhist
Studies (Indogaku Bukkyogaku Kenkyu),
70(3), 1207-1214.
https://doi.org/10.4259/ibk.70.3 1207

Jamspal, L, R Clark, J] Wilson, L Zwilling, M
Sweet, & R. Thurman (Trans.). 2004. The
Universal Vehicle Discourse Literature
(Mahayanasitralankara). Edited by By
Maitreyanatha/Aryasanga and Together
with its Commentary (Bhasya) by
Vasubandhu. New York: American
Institute of Buddhist Studies, Columbia
University’s Center for Buddhist Studies,
and Tibet House US.

Jones, J (trans.). 1949. The Mahavastu. London:

The Pali Text Society.

Rosemary A. 2007. “Embodied
Subjectivity: Gender, Femininity,
Masculinity, Sexuality.” In 4 Companion
to Social Archaeology, edited by Lynn
Meskell and Robert W Preucel, 82-95.
Blackwell Publishing Ltd.

Kawamura, Leslie S. 2004. “Paramita.” In
Encyclopedia of Buddhism, edited by
Robert E Buswell Jr, 631-32. Macmillan
Reference USA.

Krom, N.J. 1927. Barabudur: Archaeological
Description. Vol. 1. The Hague Martinus
Nijhoff.

Joyce,

dalam Perspektif Life Course
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

Lee, So Tju Shinta, & Agus Aris Munandar.
2022. “Pemaknaan Ajaran Paramita Pada
Relief Jatakamala Di Candi Borobudur:
Perspektif Semiotika.” Berkala
Arkeologi, 42(1): 37-56.
https://doi.org/10.30883/jba.v42i2.963.

Lee, So Tju Shinta, Agus Aris Munandar, &
Lilawati Kurnia. 2025. “Re-Examining
the Division of Candi Borobudur into
Kamadhatu, Riipadhatu, and
Artpadhatu.” SPAFA  Journal, 9
(January):1-17.
https://doi.org/10.26721/spafajournal.bo2
frueq93.

Liebert, Gosta. 1986. Iconographic Dictionary
of the Indian Religions: Hinduism,

Buddhism, Jainism. Sri Satguru
Publications.
Magetsari, Noerhadi. 1982. “Pemujaan

Tathagata Di Jawa Pada Abad Sembilan.”
Disertasi, Depok: Universitas Indonesia.

Mayer, Alexander L. 2004. “Dreams.” In
Encyclopedia of Buddhism, edited by
Robert Buswell Jr, One:238-39. New
York: Macmillan Reference USA.

Metmuseum. 2025. “Prajnaparamita, the
Buddhist Goddess of Transcendent
Wisdom.”
https://www.metmuseum.org/art/collecti
on/search/39038

Miksic, John. 2013. Mysteries of Borobudur
Discover Indonesia. Tuttle Publishing.

Narada, Mahathera. 2013. Sang Buddha Dan
Ajaran-Nya. Edited by Henry K.L and
Agus Wiyono. Vol. 1. Yayasan Hadaya
Vatthu.

Panofsky, Erwin. 1955. Meaning in the Visual
Arts. The University of Chicago.

Pusvitasary, Yulie. 2009. “Tempat Duduk
Dalam Penggambaran Relief
Lalitavistara, Candi Borobudur: Telaah
Bentuk Serta Hubungannya Dengan
Tahap-Tahap  Kehidupan  Siddharta
Gautama.” Skripsi, Universitas Indonesia.

Prabharani, Ni Putu Ayu Ajnadewi. 2020.
“Penggambaran Sikap Duduk Tokoh
Siddharta ~ Gautama  Pada  Relief
Lalitavistara Candi Borobudur Sebagai
Bentuk Representasi Tahap Hidup
Menuju  Buddha.”  Skripsi, Depok:
Universitas Indonesia.

Rahman, Rahman. 2018. “Ragam Seni Arca
Candi Borobudur Sebagai Sumber
Pembelajaran  Sejarah.”  Kalpataru:

129


https://doi.org/10.46964/jkdpia.v1i2.109

AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107—130

Jurnal  Sejarah  Dan  Pembelajaran

Sejarah, 3(2): 75-82.
https://doi.org/10.31851/kalpataru.v3i2.1
630.

Rongxi, Li (trans). 1996. The Great Tang
Dynasty Record of the Western Regions.
Berkeley: Numata Center for Buddhist
Translation and Research.

Rusdianto, Maryanto, 1., Ashari, H., S Achmadi,
A., Setiawan, P., Arif Mundayat, A.,
Maharadatunkamsi, Sulistyadi, E.,
Setyawan, H., Dwijayanti, E., &
Rahmadi, C. 2020. Analisis Keberadaan
Spesies Mamalia di Lima Babak Cerita
Relief Lalitavistara Candi Borobudur.
Jurnal Biologi Indonesia, 16(2), 153—
182.
https://doi.org/10.47349/jbi/16022020/15
3

S. Achmadi, Anang, Ibnu Maryanto, Rusdianto,
Maharadatunkamsi, & Endah Dwijayanti.
2020. “Identifikasi Singkapan Simbolik
Fauna Mamalia Pada Babak Cerita Di
Relief Lalitavistara Candi Borobudur.”
Jurnal Biologi Indonesia, 16(2): 111-41.
https://doi.org/10.47349/jbi/16022020/11
1.

Sasson, Vannesa R. 2013. “Maya’s
Disappearing Act:” In Family in
Buddhism. State University of New York
Press.
https://doi.org/10.2307/jj.18253532.10.

Shaw, Miranda. 2006. Buddhist Goddesses of
India. Princeton University Press.

Sitepu, M. A. P., Oktalina, N., & Wiyoso, A.
2021. Kajian Semiotika Objek Flora pada
Relief Lalitavistara Candi Borobudur.
Srimdi, I, 886-897.
https://journal.untar.ac.id/index.php/SRI
MDV/article/view/33606%0Ahttps://jour
nal.untar.ac.id/index.php/SRIMD]I/article
/download/33606/19902

Soelistyanto, Bambang. 1985. “Pengaruh
Tantrayana Di Kawasan Nusantara.”
Berkala  Arkeologi,  6(2):  48-60.
https://doi.org/10.30883/jba.v6i2.443.

Sofiana, Muliyani. 2019. “Peran Perempuan
Dalam Agama Buddha.” Skripsi, Banda
Aceh: Universitas Islam Negeri Ar-

Raniry.

Wijaya, A., Harianto, J.,, & Wong, M. 2020.
Kajian Agama  Buddha  Tentang
Perlindungan Perempuan.

130

Dhammavicaya, 4(2), 49-55. https://e-
journal.nalanda.ac.id/index.php/dv/
Yatno, Tri. 2020. “Candi Borobudur Sebagai
Fenomena Sakral Profan Agama Dan
Pariwisata Perspektif Strukturalisme Levi
Strauss.”  Sabbhata  Yatra:  Jurnal
Pariwisata Dan Budaya, 1(1): 1-14.
https://doi.org/10.53565/sabbhatayatra.v

1i1.152.

Zimmer, Heinrich. 2020. Philosophy of India.
Edited by Joseph Campbell. Princeton
University Press.

Zimmermann, Michael. 2002. A Buddha Within:
The Tathgatagarbhasutra — The Earliest
Exposition of the Buddha Nature
Teachings in India. Vol. V1. Tokyo: The
International Research Institute for
Advanced Buddhology Soka University.



