
107 

 

 

PENGGAMBARAN PERAN RATU MAHA MAYA 

PADA RELIEF LALITAVISTARA CANDI BOROBUDUR  

DALAM PERSPEKTIF LIFE COURSE  

 
Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari

 

Departemen Arkeologi, Fakultas Ilmu Pengetahuan Budaya, Universitas Indonesia, Indonesia 
chaidir.ashari2307@gmail.com 

 

 

Abstract, Depiction of the Role of Queen Maha Māyā in the Lalitavistara Relief of Candi Borobudur 

from a Life Course Perspective. This study discusses the depiction of Queen Maha Māyā by 

highlighting the role of the body as the center of social, biological, and spiritual experiences. The issue 

raised is how the concept of Queen Maha Māyā's life course is depicted in the Lalitavistara reliefs at 

Borobudur Temple. The purpose of this study is to examine how the depiction of Queen Maha Māyā 

visualized in the relief contains meanings related to the transition of her role and status in a spiritual 

and social context. The study was conducted through literature review and Panofsky's iconographic 

method, accompanied by a life course and embodiment theory approach. The results of the analysis 

show that the iconographic visualization of Queen Maha Māyā shows different depictions before and 

after pregnancy in accordance with the stages of her life course. This study also shows that the 

symbolization of motherhood in the relief is more than just aesthetics, but also a reflection of spiritual 

and socio-cultural values that uphold the position of women.  

Keywords:  Life course, Embodiment, Borobudur, Buddha 

 

 

Abstrak, Penelitian ini membahas penggambaran Ratu Maha Māyā dengan menyoroti peran tubuh 

sebagai pusat pengalaman sosial, biologis, dan spiritual. Permasalahan yang diangkat adalah bagaimana 

penggambaran konsep life course Ratu Maha Māyā yang dipahatkan pada relief lalitavistara di Candi 

Borobudur. Tujuan penelitian ini adalah untuk menelaah bagaimana penggambaran Ratu Maha Māyā 

yang divisualisasikan dalam relief mengandung makna yang berkaitan dengan transisi peran dan 

statusnya dalam konteks spiritual dan sosial. Kajian dilakukan dengan studi kepustakaan serta metode 

ikonografi Panofsky disertai pendekatan teori life course dan embodiment. Hasil analisis menunjukkan 

bahwa visualisasi ikonografis Ratu Maha Māyā memperlihatkan perubahan penggambaran yang 

berbeda pada tahap sebelum dan setelah kehamilan sesuai dengan tahapan life course. Studi ini juga 

menunjukkan bahwa simbolisasi keibuan dalam relief lebih dari sekadar estetika, melainkan pula 

refleksi nilai spiritual dan sosial budaya yang menjunjung tinggi posisi perempuan. 

 

Kata kunci: Perjalanan hidup, Ketubuhan, Borobudur, Buddha 

 

 

 

AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025 

 

Journal homepage: https://ejournal.brin.go.id/amerta 

 

DOI: 10.55981/amt.2025.11759 

Diterima: 15-06-2025  Diperiksa: 27-06-2025  Disetujui: 26-09-2025 

 

mailto:chaidir.ashari2307@gmail.com


AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

108 

 

1. Pendahuluan 

Perspektif life course merupakan pendekatan yang 

meneliti bagaimana usia kronologis, hubungan, 

transisi kehidupan, dan perubahan sosial 

membentuk kehidupan individu dari lahir hingga 

kematian. Pendekatan ini mengakui bahwa 

kehidupan manusia tidak hanya mengikuti jalur 

yang linier tetapi juga mengalami berbagai 

perubahan yang dipengaruhi oleh faktor 

lingkungan dan peristiwa historis (Hutchison 

2010, 8). Sebagai suatu konsep, life course 

merujuk pada rangkaian peristiwa dan peran yang 

dijalankan oleh seseorang dari waktu ke waktu 

(Elder 1998, 22). Pendekatan ini menarik karena 

berguna untuk memahami kehidupan tidak hanya 

sebagai urutan peristiwa dari lahir hingga wafat, 

tetapi sebagai rangkaian perubahan peran yang 

dipengaruhi oleh usia, hubungan sosial, dan 

budaya.  

Menurut Gilchrist (2007), dalam perspektif 

gender dari arkeologi feminis, dijelaskan bahwa 

pengalaman life course laki-laki dan perempuan 

bisa berbeda. Transisi peran sosial perempuan 

sering lebih menentukan daripada perubahan umur 

biologis. Selain itu, Harlow dan Laurence (2002) 

dalam bukunya Growing up and growing old in 

Ancient Rome: a life course approach membahas 

mengenai konsep usia dan life course masyarakat 

Romawi kuno. Dalam kajiannya, mereka 

menunjukkan bahwa life course perempuan dalam 

masyarakat Romawi kuno jarang memperoleh 

perhatian khusus, sebab identitas dan transisi 

kehidupan umum dituliskan melalui hubungan 

dengan laki-laki, seperti anak dari ayah, istri dari 

suami, atau ibu dari anak (Harlow & Laurence 

2002, 90). 

Gagasan tentang penggambaran life course 

juga dapat dijumpai dalam konteks Asia, salah 

satunya pada relief di Candi Borobudur. Candi 

Borobudur merepresentasikan sepuluh tahapan 

dalam perjalanan seorang Bodhisattva 

(Daśaboddhisattvabhūmi), yaitu sepuluh jalan 

yang harus dilalui oleh individu yang ingin 

mencapai pencerahan tertinggi dalam ajaran 

Buddha Mahāyāna (Darmayuda 2020, 81).  

Relief naratif di Candi Borobudur 

berjumlah 1.460 panil yang dipahat di dinding 

utama dan pagar langkan, yang terdiri dari 

Karmavibhaṅga yang berjumlah 160 panil di 

lantai dasar; Jātakas-Avadānas, dalam 720 panil di 

baris atas pada pagar langkan tingkat pertama, 

baris bawah pada pagar langkan tingkat pertama, 

baris bawah pada dinding utama tingkat pertama, 

dan pagar langkan pada tingkat kedua; 

Lalitavistara, dalam 120 panil di baris atas dinding 

utama tingkat pertama; Gaṇḍavyūha-Bhadracarī, 

dalam 460 panil yang tersebar di dinding utama 

tingkat kedua, kemudian berlanjut pada pagar 

langkan serta dinding utama tingkat ketiga, dan 

dilanjutkan lagi pada bagian pagar langkan serta 

dinding utama di tingkat keempat (Lee, Munandar, 

& Kurnia 2025, 6).  

Relief pada candi tidak hanya 

menggambarkan aspek keagamaan, tetapi juga 

memuat cerita kehidupan sosial masyarakat yang 

tercermin melalui penguasaan teknologi pada 

masa itu (S. Achmadi dkk. 2020, 112). Relief 

naratif biasanya mengandung suatu peristiwa 

terkait dengan konsep atau ajaran yang cukup 

kental, seperti relief Lalitavistara (Prabharani 

2020, 8). Salah satu kisah perjalanan hidup yang 

diabadikan dalam budaya Jawa Kuno adalah 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

109 

 

perjalanan hidup Siddhārtha Gautama, yang 

digambarkan pada relief Lalitavistara. Urutan 

pembacaan relief Lalitavistara di Candi 

Borobudur menurut Msusses harus dilakukan 

mengikuti pradaksina dan dimulai dari pintu timur 

(Pusvitasary 2009, 20).  

Lalitavistara merupakan salah satu kitab 

utama dalam tradisi Mahāyāna. Kitab ini 

mengisahkan bagian dari riwayat hidup Buddha 

yang juga dikenal dalam berbagai aliran awal, 

meliputi masa sejak Ia diundang pada kehidupan 

terakhir-Nya di Surga Tuṣita sampai pengajaran 

pembabaran pertama di Taman Rusa di Ṛṣipatana 

dekat Vārāṇasi (Ānandajoti Bhikku 2020, 12). 

Relief dimulai ketika Bodhisattva Agung 

memberikan ajaran kepada para dewa di Tuṣita 

sebelum turun ke Jambudvipa, kemudian 

terlahir di keluarga bangsawan, menunjukkan 

keunggulan dalam berbagai seni dan 

keterampilan di usia muda, menjalani kehidupan 

rumah tangga, pergi keluar, melakukan 

pertapaan, menaklukkan pasukan Mara, dan 

berpuncak pada pemutaran dharmacakra (Roda 

Dharma) (Dharmachakra Translation 

Committee. (trans.) 2025).  

Penelitian mengenai relief Lalitavistara 

telah dilakukan dari berbagai sudut pandang. 

Hidayanto (2014) mengkaji makna pada panil 

13 dengan pendekatan ikonografis dan 

ikonologis, Rusdianto, dkk (2020) meneliti 

aspek fauna, dan Sitepu, dkk (2021) membahas 

aspek flora melalui metode semiotika. Selain itu, 

perjalanan hidup Siddhārtha Gautama dalam 

relief ini juga ditelaah dalam kaitannya dengan 

busana dan perhiasan oleh Darujati (2014) serta 

sikap duduk oleh Prabharani (2020).   

Kisah relief Borobudur sering dipusatkan 

pada figur Siddharta Gautama sebagai tokoh laki-

laki utama, meskipun begitu, ajaran Buddha 

sebenarnya juga menempatkan kedudukan 

perempuan dalam posisi yang sangat penting. Hal 

ini tercermin dalam penggambaran Ratu Maha 

Māyā dalam relief Lalitavistara. Kehadirannya 

bukan sekadar latar, melainkan merepresentasikan 

perjalanan hidup seorang perempuan bangsawan 

yang mengandung dan melahirkan seorang 

Buddha. Ajaran Buddha menegaskan kemuliaan 

perempuan, terutama seorang ibu, sebagaimana 

sabda Buddha: “Kalau seorang perempuan tidak 

kalah lebih baik ketimbang seorang laki-laki, 

karena seorang perempuan akan melahirkan 

seorang Buddha lainnya”. Selain itu pula dalam 

salah satu bait syair dari Rahulabadra dinyatakan 

Prajñāpāramitā sebagai ibu para Buddha sebagai 

berikut: “Para Buddha yang menjadi guru agung 

adalah putramu yang tersayang dan terkasih 

karena itu engkau adalah putri yang diberkahi 

yang paling mulia dari segala makhluk” (Sofiana 

2019, 50, 57). Oleh karena itu, terdapat indikasi 

kuat mengapa penting penggambaran Ratu Maha 

Māyā pada relief sehingga perlu ditelaah melalui 

konsep embodiment dan life course.  

Pada relief Lalitavistara, sosok Ratu Maha 

Māyā muncul dalam panil yang menggambarkan 

perjalanan hidupnya, termasuk momen penting 

saat mengandung Siddhārtha. Kejadian tersebut 

dianggap sebagai transisi karena membawa 

perubahan dalam peran dan statusnya. Setiap tahap 

kehidupan tidak hanya menunjukkan peran 

biologisnya sebagai ibu, tetapi juga oleh norma 

budaya dan struktur sosial. Konsep ini berkaitan 

erat dengan dengan teori embodiment, yang 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

110 

 

menekankan bahwa tubuh manusia bukan sekadar 

objek biologis, melainkan tempat di mana identitas 

sosial, gender, dan pengalaman subjektif dibentuk, 

dialami, serta dipraktekkan dalam kehidupan 

sehari-hari.  

Pemikiran fenomenologis Merleau-Ponty 

menegaskan bahwa tubuh bukan hanya objek, 

tetapi juga subjek pengalaman. Pada ilmu 

arkeologi, pendekatan ini menafsirkan bagaimana 

materialitas dan tubuh berperan dalam membentuk 

identitas sosial di masa lalu (Joyce 2007). Hockey 

dan Draper (2005) mengkritisi pemahaman 

konvensional mengenai bagaimana life course 

hanya dimulai dari kelahiran dan berakhir pada 

kematian. Melalui penelitiannya, dikatakan bahwa 

meskipun eksistensi tubuh tidak hadir, identitas 

sosial dapat dibentuk lewat benda-benda atau 

praktik material yang berhubungan dengan tubuh, 

misalnya foto, pakaian, abu kremasi, atau hasil 

USG. Benda-benda ini disebut body-based traces 

(jejak yang terkait tubuh) yang bisa dimasukkan ke 

dalam narasi identitas atau digunakan dalam 

praktik sehari-hari untuk mempertahankan 

kehadiran sosial (Hockey & Draper, 2005).  Oleh 

karena itu, figur Ratu Maha Māyā, sebagaimana 

digambarkan pada relief Lalitavistara, dapat dikaji 

sebagaimana hal tersebut berkaitan dengan konsep 

life course, yang menyoroti perubahan peran dan 

statusnya sebagai ibu dari Siddhārtha Gautama.  

Berdasarkan uraian-uraian tersebut, muncul 

pertanyaan bagaimana penggambaran konsep life 

course Ratu Maha Māyā yang dipahatkan pada 

relief Lalitavistara di Candi Borobudur? 

Berdasarkan permasalahan, apakah penggambaran 

relief tersebut merepresentasikan peran Ratu Maha 

Māyā sebagai ibu dari Siddhārtha Gautama? 

Terkait dengan hal tersebut, penelitian ini 

bertujuan untuk menelaah bagaimana 

penggambaran Ratu Maha Māyā yang 

divisualisasikan dalam relief mengandung makna 

yang berkaitan dengan transisi peran dan statusnya 

sebagai perempuan dalam konteks spiritual dan 

sosial. Pengaplikasian teori life course dan 

kaitannya dengan embodiment pada objek 

diharapkan dapat memberikan sumbangsih 

interpretasi mengenai transisi peran perempuan 

dan bagaimana hal tersebut tercermin dalam narasi 

visual relief Lalitavistara sehingga dapat 

diterapkan pada penelitian lain dalam konteks 

representasi perempuan dalam karya seni. 

 

2. Metode 

Dalam upaya memecahkan permasalahan, 

digunakan metode arkeologi dengan pendekatan 

kajian life course dan embodiment dengan tahapan 

pengumpulan data (observation), pengolahan/analisis 

data (description), dan interpretasi data 

(explanation). Pengkajian makna dari 

penggambaran tubuh Ratu Maha Māyā dilakukan 

dengan mengacu pada metode ikonografi 

Panofsky. Model ikonografi Panofsky terbagi atas 

tiga tahapan, yaitu deskripsi praikonografi 

(deskripsi umum pada objek berdasarkan 

observasi), analisis ikonografi (interpretasi ikon-

ikon pada objek berdasarkan imaji, literatur, dan 

berbagai alegori), dan interpretasi ikonologi 

(interpretasi makna intrinsik atau isi) (Panofsky 

1955, 40–43). 

Tahap pertama yakni pengumpulan data 

dilakukan melalui studi kepustakaan. Data yang 

dikumpulkan berupa penggambaran tokoh Ratu 

Maha Māyā pada relief Lalitavistara di Candi 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

111 

 

Borobudur. Pada tahap ini dilakukan deskripsi 

terhadap objek kajian berdasarkan posisi, sikap 

tubuh, sikap tangan, ekspresi, dan atribut khusus 

atau penanda tokoh dari relief Ratu Maha Māyā. 

Selain itu juga dilakukan deskripsi adegan dari 

cerita relief sebagai referensi tekstual dari kisah 

hidup Ratu Maha Māyā yang disesuaikan dengan 

kebutuhan penelitian. 

Tahap selanjutnya adalah tahap pengolahan 

data. Analisis kontekstual dilakukan dengan cara 

mengaitkan hubungan antara penggambaran sikap 

Ratu Maha Māyā pada relief dan teori tahapan life 

course yang dikemukakan oleh Hutchison (2010) 

serta konsep embodiment yang digaungkan oleh 

Joyce (2007). Untuk memahami perjalanan 

kehidupan seseorang, pendekatan yang dapat 

digunakan adalah dengan menelusuri sejarah 

peristiwa (event history) atau runtutan peristiwa-

peristiwa penting, pengalaman, serta transisi yang 

dialami sepanjang hidupnya. Pendekatan ini 

memungkinkan agar tidak hanya untuk melihat 

perubahan individu dari waktu ke waktu, tetapi 

juga untuk memahami bagaimana kehidupan 

pribadi tersebut terjalin dan berinteraksi dengan 

kehidupan anggota keluarga lainnya dalam kurun 

waktu tertentu. Selain itu, perspektif perjalanan 

kehidupan juga mengungkapkan peran budaya dan 

institusi sosial dalam membentuk pola kehidupan 

individu (Hutchison 2010, 8–10).  

Terdapat lima konsep utama yang 

digunakan dalam memahami life course individu 

menurut Hutchison (2010, 11–20) yakni Cohort, 

Transitions, Trajectories, Life Events, dan Turning 

Points. Cohort merupakan sekelompok individu 

yang lahir pada periode yang sama dan mengalami 

perubahan sosial dalam urutan yang sama. 

Transitions merupakan perubahan peran dan status 

yang menanda pergeseran dari satu tahap 

kehidupan ke tahap lainnya. Trajectories adalah 

pola jangka panjang dari stabilitas dan perubahan 

dalam kehidupan seseorang yang melibatkan 

beberapa transisi. Life Events merupakan peristiwa 

penting yang menyebabkan perubahan dalam 

kehidupan seseorang. Turning Points adalah 

peristiwa yang membawa perubahan besar dan 

permanen dalam jalur kehidupan seseorang. 

Setiap individu dalam perjalanan hidupnya 

mengalami berbagai peristiwa yang membentuk 

lintasan kehidupannya. Peristiwa tersebut 

merupakan transisi yang memengaruhi peran dan 

status mereka. Dalam lintasan ini, terdapat 

kelompok-kelompok individu (cohort) yang 

mengalami berbagai kejadian penting. Kejadian 

tersebut disebut peristiwa kehidupan (life event) 

dan dapat dianggap sebagai transisi (transition) 

jika membawa perubahan dalam peran dan status 

seseorang, seperti kelahiran, pernikahan, 

perceraian, atau kematian (Darujati 2014, 15). 

Sementara konsep embodiment merujuk pada 

bagaimana tubuh manusia merupakan tempat di 

mana identitas sosial, gender, dan subjektivitas 

dibentuk, dialami, serta dipraktekkan dalam 

kehidupan sehari-hari. Tubuh bukan hanya sebagai 

wadah untuk pikiran dan jiwa tetapi juga sebuah 

entitas aktif serta berpartisipasi dalam pengalaman 

subjektif manusia (Joyce 2007). Maka dari itu, 

analisis dilakukan dengan menelusuri bagaimana 

penggambaran dalam relief mencerminkan 

berbagai fase penting dalam kehidupan Ratu Maha 

Māyā, mulai dari masa kehamilan, pengalaman 

spiritual, hingga momen transendental yang 

berkaitan dengan kelahiran tokoh suci.  



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

112 

 

Tahapan terakhir yakni interpretasi data 

yang dilakukan untuk mencari makna instrinsik 

atas penggambaran relief cerita dan keterkaitan 

antara hubungan life course Ratu Maha Māyā. 

Menggabungkan pendekatan life course dan 

embodiment dapat memberikan pemahaman yang 

lebih kaya dan kontekstual pada relief Ratu Maha 

Māyā. Konsep life course menjelaskan peristiwa 

dan momen transisi dalam narasi kehidupan Ratu 

Maha Māyā, sementara embodiment membantu 

untuk memahami bagaimana tubuh Ratu Maha 

Māyā tidak hanya diperlakukan sebagai objek 

fisik, melainkan juga sebagai media ekspresi 

makna sosial, budaya, dan spiritual. Dengan 

menggabungkan kedua pendekatan tersebut, kisah 

Ratu Maha Māyā dalam relief dapat ditafsirkan 

sebagai representasi simbolis atas perjalanan 

hidup, serta melalui tubuhnya, peran, status, dan 

makna religius dikomunikasikan. Hasil analisis 

berupa interpretasi data dapat disimpulkan sebagai 

sesuatu yang dapat menjawab permasalahan yang 

diajukan.  

 

3. Hasil Penelitian dan Pembahasan 

3.1 Penggambaran Ratu Maha Māyā Pada 

Relief  

Relief cerita Lalitavistara terletak di baris atas 

dinding dalam di lantai 1 Candi Borobudur dan 

terdiri dari 120 panil yang terbagi dalam lima 

episode. Episode I mengenai awal kelahiran Sang 

Buddha (panil 1–15); episode II mengenai 

kelahiran dan kehidupan awal Sang Buddha (panil 

16–45); episode III mengenai Pernikahan sang 

Buddha dan pembebasan diri dari kehidupannya 

(panil 46–75); episode IV mengenai Pencerahan 

sang Buddha (panil 76–105); dan episode V 

mengenai khotbah sang Buddha yang pertama 

kalinya (106–120) (Miksic 2013, 26). Berdasarkan 

identifikasi cerita dari referensi tekstual, figur Ratu 

Maha Māyā muncul sebanyak 12 relief pada 

episode I dan episode II yakni mengenai awal 

kelahiran Sang Buddha dan kehidupan awal Sang 

Buddha. Penggambaran Ratu Maha Māyā, yang 

mengisahkan perjalanan hidupnya, dibagi pada 

tiga fase, mencakup fase sebelum mengandung, 

fase saat mengandung, dan fase saat persalinan. 

Panil-panil tersebut termasuk dalam relief cerita 

Lalitavistara dan berada di dinding sebelah barat 

serta utara Candi Borobudur. 

 

3.1.1 Ratu Maha Māyā Sebelum Mengandung 

Berdasarkan kisahnya, ketika para dewa bertanya, 

Makhluk Agung menjelaskan bahwa Bodhisattva 

akan lahir dalam keluarga raja dunia yang 

sempurna, dengan 64 kesempurnaan, dan 

dikandung oleh ibu yang memiliki 32 sifat baik. 

Para dewa pun menyadari bahwa Bodhisattva akan 

lahir sebagai putra Raja Suddhodana dan Ratu 

Maha Māyā di Kerajaan Kapilavastu (Krom 1927, 

I:104).  

Pada Panil 8 (Gambar 1) tampak beberapa 

figur manusia, pohon, dan bangunan. Tokoh 

sentral pada relief ini yaitu seorang perempuan dan 

laki-laki yang sedang duduk di alas dalam 

bangunan. Menurut Ānandajoti (2020, 27), dua 

orang yang tengah duduk di paseban adalah Ratu 

Maha Māyā dan suaminya, Raja Suddhodana, di 

Kerajaan Kapilavastu. Ratu Maha Māyā meminta 

izin untuk menjalani delapan ikrar Hari Perayaan 

(Upavasatha) dan menyepi ke Istana Dhṛtarāṣṭra, 

di mana ia akan menjalani hidup suci dan 

melakukan perbuatan bajik. Raja pun merestui 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

113 

 

permohonannya. Sesuai dengan tafsiran Krom dan 

Ānandajoti, Ratu Maha Māyā digambarkan duduk 

bersimpuh dengan ekspresi tenang di wajah. 

Tangan kirinya diletakkan di paha kanan dan 

tangan kanan berada di samping pinggang. 

Pada panil 11 (Gambar 2) juga 

menggambarkan figur beberapa manusia, pohon, 

dan bangunan. Pemahat relief tampaknya 

meletekkan tokoh sentral pada seorang perempuan 

sedang duduk sikap virasana di dalam bangunan 

dan ditemani dua orang perempuan lainnya. 

Sebab, ukuran penggambaran perempuan tersebut 

terlihat menonjol jika dibandingkan perempuan 

lain meskipun tangan, kaki, dan tubuhnya dalam 

proporsi yang ideal (tidak besar dan tidak kurus). 

Panil 11 (Gambar 2) tersebut 

menggambarkan Ratu Mahā Māyā duduk di Istana 

Dhṛtarāṣṭra dan dikelilingi para dayangnya dan 

juga para dewi yang datang memberi hormat di 

sebelah kirinya dan di angkasa (Ānandajoti 

Bhikku 2020, 28). Ratu Mahā Māyā yang berada 

di tengah duduk virasana tampak tersenyum 

dengan tangan kanan memegang tangkai bunga 

dan tangan kirinya ditumpukan di alas. 

Panil 13 (Gambar 3) terbagi dari beberapa 

bagian yang memperlihatkan figur manusia, 

hewan, tumbuhan, dan bangunan. Tokoh sentral 

pada panil ini memfokuskan pada perempuan yang 

tidur menyamping di alas. Menurut Krom (1927, 

I:113), perempuan yang tertidur pada panil 13 

   (a)                    (b) 

Gambar 1. Ratu Maha Māyā (b) pada panil 8 relief Lalitavistara (a) di dinding barat  

Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 

   (a)                    (b) 

Gambar 2. Ratu Maha Māyā (b) pada panil 11 relief Lalitavistara (a) di dinding barat  

Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

114 

 

(Gambar 3) tersebut adalah Ratu Maha Māyā yang 

berada di dalam sebuah bangunan sedang 

menjalankan delapan sila dan beristirahat di atas 

ranjang. Pada jaga terakhir malam purnama itu, 

Ratu Maha Māyā tertidur dan mengalami sebuah 

mimpi yang menjadi pertanda bahwa Bodhisattva 

telah memasuki rahimnya. Pada saat itulah 

Bodhisattva Dewa Setaketu meninggal dunia dari 

Alam Tusita dengan penuh kesadaran (Hidayanto 

2020, 59). Bodhisattva dalam wujud gajah putih 

turun dinaungi payung dan menyesap madu 

darinya sebelum memasuki rahim (Ānandajoti 

Bhikku 2020, 32). 

Berdasarkan penggambaran, Ratu Maha 

Māyā berbaring ditemani beberapa perempuan 

lain yang terlihat seperti dayang-dayang, yang di 

antaranya sedang memijat kaki dan 

menyejukkannya dengan kipas. Tangan kanan ratu 

menopang kepala dan tangan kiri diletakkan di 

telapak tangan dayang-dayang yang 

mengipasinya. Wajah Ratu Maha Māyā tenang 

dengan pinggang langsing, dada besar, dan kaki 

agak menekuk. 

 

3.1.2 Ratu Maha Māyā Saat Mengandung 

Panil selanjutnya yakni panil 15 (Gambar 4) 

menggambarkan figur manusia, pohon, dan 

bangunan. Relief sisi kanan tampak dipenuhi oleh 

penggambaran bangunan, sementara relief sisi kiri 

terlihat penggambaran beberapa manusia. Salah satu 

tokoh tersebut adalah seorang perempuan yang sedang 

dipayungi oleh perempuan lain. Penggambaran 

payung untuk memayungi tokoh menjadi indikator 

penting dalam memperkuat identifikasi tokoh tersebut  

sebagai manusia dan merupakan anggota kerajaan 

(Pusvitasary 2009, 41).  

(a)                 (b) 

Gambar 3. Ratu Maha Māyā (b) pada panil 13 relief Lalitavistara (a) di dinding 

barat Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 

 

   (a)                    (b) 

Gambar 4. Ratu Maha Māyā (b) pada panil 15 relief Lalitavistara (a) di dinding 

barat Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

115 

 

Menurut Ānandajoti, panil 15 (Gambar 4) 

menggambarkan Ratu Mahā Māyā ditemani 

para dayang ketika memasuki taman yang 

dipenuhi pohon Aśoka. Di tempat itu, ia 

menyampaikan permintaan kepada suaminya, 

sang Raja, agar datang menemuinya (Ānandajoti 

Bhikku 2020, 34).  Figur Ratu Maha Māyā 

dalam adegan ini dilukiskan abhanga (berdiri 

dengan kaki agak menekuk). Tangan kirinya 

diletakkan di samping paha kanan dan tangan 

kanan bersikap varada mudra.  

Panil 16 (Gambar 5) terbagi dalam dua 

ruang yang melukiskan figur manusia, hewan, 

dan bangunan. Di sisi kanan relief tampak 

seorang perempuan sedang duduk ditemani oleh 

beberapa perempuan lain, sedangkan di sisi kiri 

relief tampak seorang lelaki berdiri dengan 

seekor gajah di belakangnya. Menurut 

Ānandajoti (2020, 35), relief ini 

menggambarkan Raja Suddhodana datang 

dengan gajah dan pengawal hingga ke taman, 

namun tidak bisa masuk menemui sang ratu.   

Sesuai penjelasan Ānandajoti, pada relief 

ini Ratu Maha Māyā dilukiskan duduk dalam sikap 

lalitasana didampingi dayang-dayang. Tangan 

kanan bertumpu pada penyangga sedangkan 

tangan kiri bertumpu pada alas duduk. Ekspresi 

wajahnya tampak lebih cemas. 

   (a)                    (b) 

Gambar 5. Ratu Maha Māyā (b) pada pada panil 16 relief Lalitavistara (a) di dinding 

utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 

   (a)                    (b) 

Gambar 6. Ratu Maha Māyā (b) pada pada panil 17 relief Lalitavistara (a) di dinding 

utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

116 

 

Adegan selanjutnya pada panil 17 (Gambar 

6) memperlihatkan figur beberapa manusia dan 

bangunan. Tokoh sentral pada relief ini adalah 

perempuan dan laki-laki yang tengah duduk di alas 

singgasana. Kedua tokoh tersebut menurut Krom 

(1927, I:120) yakni Ratu Maha Māyā yang sedang 

menceritakan mimpinya kepada Raja Suddhodana 

Ratu Maha Māyā duduk bersimpuh dengan 

ekspresi cemas di wajah, kepala agak menunduk, 

sementara tangan bersikap anjali mudra. 

Panil 18 (Gambar 7) memperlihatkan 

penggambaran cukup banyak manusia, pohon, dan 

bangunan. Tampak penggambaran laki-laki dan 

perempuan yang sama dengan panil sebelumnya 

menjadi tokoh sentral, namun terdapat perbedaan 

sikap tubuh. Berdasarkan kisahnya, relief tersebut 

melukiskan Raja Suddhodana mengundang 64 

brahmana terpelajar ke istana. Ia menceritakan 

mimpi ratu yang telah ia dengar (Krom 1927, 

I:120). Para brahmana menenangkan kegelisahan 

sang ratu dan menyampaikan bahwa peristiwa 

tersebut merupakan pertanda baik dan 

menandakan bahwa sang ratu akan melahirkan 

seorang putra. Mereka kemudian meramalkan 

bahwa anak tersebut kelak akan menjadi Raja 

Semesta, namun pada akhirnya akan 

meninggalkan kehidupan duniawi untuk menjadi 

Buddha yang akan membawa berkah bagi seluruh 

dunia (Ānandajoti Bhikku 2020, 37). 

Pada adegan di relief ini, Ratu Maha Māyā 

digambarkan duduk bersimpuh dengan ekspresi 

gelisah di wajah, kepala agak menunduk, tubuh 

agak lebih membungkuk, dan tangan kanan 

memegang lengan kirinya. 

Panil 21 (Gambar 8) terbagi dari beberapa 

ruang yang menampilkan sejumlah figur manusia, 

   (a)                    (b) 

Gambar 7. Ratu Maha Māyā (b) pada pada panil 18 relief Lalitavistara (a) di dinding 

utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 

          (a)                                            (b) 

Gambar 8. Ratu Maha Māyā (b) pada pada panil 21 relief Lalitavistara (a) di dinding 

utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

117 

 

pohon, dan bangunan. Di antara tiga bangunan 

yang digambar, tampak sosok perempuan yang 

sama muncul di masing-masing bangunan. 

Menurut Krom (1927, I:123), adegan ini 

menunjukkan bahwa melalui kekuatan 

meditasinya, Bodhisattva membuat Ratu Maha 

Māyā tampak hadir di semua istana sekaligus. 

Istana-istana tersebut didirikan oleh para Dewa 

Sakra dan empat Maharaja Dewa untuk sang ratu 

dan Bodhisattva selama kehamilannya.  

Ratu Maha Māyā pada relief digambarkan 

dalam tiga wujud yang masing-masing tampak 

berada sendirian di dalam istana. Figur pertama 

(Gambar 8 No. 1) digambarkan duduk bersimpuh 

dengan tubuh agak membungkuk. Tangan kirinya 

diletakkan di atas paha, sementara penggambaran 

tangan kanan sudah aus sehingga sulit 

diidentifikasi. Kemudian figur kedua (Gambar 8 

No. 2) yang berada di tengah divisualisasikan 

duduk dalam sikap virasana. Tangan kanan 

bersikap varada mudra dan tangan kirinya 

diletakkan di alas. Selanjutnya figur ketiga 

(Gambar 8 No.3) dilukiskan duduk bersimpuh 

dengan tubuh yang agak lebih tegak dibanding 

figur No. 1 dan No. 2. Tangan kiri diletakkan di 

atas paha, sementara tangan kanan membentuk 

sikap abhaya mudra. Di ketiga penggambaran ini, 

ia memakai lingkaran cahaya (sirascakra) sebagai 

           (a)                                        (b) 

Gambar 9. Ratu Maha Māyā (b) pada pada panil 22 relief Lalitavistara (a) di dinding utara  

Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 

           (a)                                    (b) 

Gambar 10. Ratu Maha Māyā (b) pada pada panil 26 relief Lalitavistara (a) di dinding 

utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

118 

 

lambang kesucian atau sinar kedewataan, untuk 

pertama kali. 

Panil 22 (Gambar 9) kembali tampak figur 

manusia, pohon, bangunan, tumbuhan, dan 

singgasana. Tokoh yang menjadi sentral pada 

relief ini adalah seorang perempuan yang duduk 

bersimpuh di singgasana dengan ekspresi yang 

tenang. Sosok perempuan tersebut adalah Ratu 

Maha Māyā yang sedang menyembuhkan orang 

sakit dengan tangan kanannya. Ia juga memiliki 

kekuatan menemukan tanaman dan akar-akaran 

obat untuk orang-orang. Keajaiban ini merupakan 

wujud kemuliaan Bodhisattva yang belum lahir 

(Ānandajoti Bhikku 2020, 41). 

Tubuh Ratu Maha Māyā pada panil 22 

(Gambar 9) tersebut digambarkan berpostur tegak, 

memiliki pinggang yang langsing, tangan kirinya 

ditaruh pada paha, dan tangan kanannya 

mengambil sikap abhaya mudra. Terdapat juga 

lingkaran cahaya (sirascakra) di belakang kepala. 

Panil 26 (Gambar 10) menampilkan 

sejumlah figur manusia, pohon, dan bangunan. 

Sosok dalam bangunan di sisi kiri telah aus 

sehingga tidak lagi tampak jelas, sedangkan pada 

bangunan di sisi kanan terlihat seorang perempuan 

duduk bersimpuh di atas sebuah alas. Menurut 

Krom (1927, I:128), relief tersebut 

menggambarkan adegan ketika Ratu Maha Māyā, 

melalui pancaran kekuatan Sang Bodhisattva, 

menyadari bahwa waktu kelahiran semakin dekat. 

Ia pun ingin pergi ke Devadaha, kediaman 

keluarga kerajaan. Atas permohonannya, Raja 

Suddhodana memberi izin dan mempersiapkan 

perjalanan dengan penuh kemegahan. 

Berdasarkan penjelasan dari Krom, Ratu 

Maha Māyā duduk bersimpuh seorang diri di 

dalam istananya. Tubuhnya agak membungkuk, 

tangan kanan ditaruh di atas lutut dan tangan 

kirinya berada di depan perut. Terdapat lingkaran 

cahaya (sirascakra) di belakang kepala. 

Pada panel berikutnya, yaitu panil 27 

(Gambar 11), terdapat sosok manusia, pohon, 

hewan, dan sebuah kereta beroda empat. Seorang 

perempuan tampak duduk melipat kaki di atas 

kereta tersebut dengan ekspresi wajah yang 

memancarkan kegembiraan. Menurut Krom 

(1927, I:128) pula, adegan ini menceritakan sang 

Ratu Maha Māyā duduk di kursi lengan yang 

nyaman dengan bantal di kereta beroda empat 

menuju Kota Devadaha. Pada cerita, meskipun 

                      (a)                           (b) 

Gambar 11. Ratu Maha Māyā (b) pada pada panil 27 relief Lalitavistara (a) di dinding 

utara Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

119 

 

tidak terlihat dalam penggambaran relief, 

disebutkan bahwa empat maharaja Dewa menarik 

kereta, Śakra membersihkan jalan, dan Brahmā 

memandu jalan (Ānandajoti Bhikku 2020, 46). 

Sesuai dengan penjelasan dari Krom dan 

Ānandajoti, Ratu Maha Māyā digambarkan duduk 

bersimpuh dengan tangan kanan di atas paha, 

sementara lengan kirinya bersandar pada kereta. 

Di belakang kepalanya terlihat lingkaran cahaya 

(sirascakra). 

 

3.1.3 Ratu Maha Māyā Saat Persalinan 

Pada panil 28 (Gambar 12) tampak penggambaran 

manusia, pohon, dan tanaman. Tokoh sentral pada 

relief ini adalah adalah seorang perempuan yang 

berdiri di samping pohon ditemani oleh beberapa 

perempuan lain. Berdasarkan kisah, di antara 

Kapilavatthu dan Devadaha, terdapat sebuah hutan 

pohon Sala yang dikenal sebagai Taman Lumbini. 

Saat tiba di sana, Ratu Maha Māyā terpukau oleh 

keindahan taman tersebut dan merasakan keinginan 

untuk bersantai serta beristirahat. 

Panil 28 (Gambar 12) lebih khusus 

menggambarkan Ratu Maha Māyā meraih salah 

satu dahan pohon plaksa, memandang ke langit 

dengan mulut yang sedikit terbuka. Pada saat itu, 

Sang Bodhisattva, setelah dikandung selama 

sepuluh bulan penuh, lahir dari sisi kanan tubuh 

ibunya dalam wujud yang sempurna (Krom 1927, 

I:129). Proses kelahirannya pun berlangsung tanpa 

menimbulkan rasa sakit bagi sang ratu. Ia memiliki 

kesadaran penuh serta pengetahuan yang lengkap 

dan langsung berjalan tujuh langkah di atas bunga-

bunga padma (Hayati dkk. 2023, 160). Pada 

persalinan tersebut, Ratu Maha Māyā dilukiskan 

berdiri abhanga (berdiri dengan kaki agak menekuk) 

dengan tangan kanan memegang dahan daun dan 

tangan kiri ditekuk di samping pinggul.  

 

3.2 Penggambaran Ratu Maha Māyā 

dengan Konsep Tahapan Life Course 

Dalam menafsirkan penggambaran Ratu Maha 

Māyā pada relief Lalitavistara, penting untuk 

melihat bahwa detail visual seperti sikap tubuh, 

sikap tangan maupun atribut lain menandai 

peristiwa hidup tertentu dari sudut pandang life 

course. Sementara itu, dalam perspektif 

embodiment, tubuh Ratu Maha Māyā bukan 

sekedar wujud fisik, tetapi juga memuat simbol 

dan nilai spiritual. 

                      (a)                                        (b) 

Gambar 12. Ratu Maha Māyā (b) pada pada panil 28 relief Lalitavistara (a) di dinding utara  

Candi Borobudur (Sumber: Maulana, 2025) 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

120 

 

Oleh sebab narasi pada relief tersebar dalam 

berbagai panil dan tiap adegan mencerminkan 

makna visual yang berbeda, maka perlu dibuat 

suatu pemetaan yang dapat merangkum hubungan 

antara panil relief, visualisasi ikonografis, tahapan 

life course, dan aspek embodiment. 

Pada konsep life course, Ratu Maha Māyā 

masuk dalam kelompok (cohort) bangsawan 

No Panil/Adegan 
Visualisasi Ikonografis  

Ratu Maha Māyā  
Tahapan Life Couse Konsep Embodiment 

1. 
Panil 8,11, 13 

(sebelum 

mengandung) 

Sikap tubuh: duduk 

bersimpuh, duduk virasana, 

berbaring dengan kaki agak 

menekuk 

Sikap tangan: tangan berada di 

paha, tangan memegang pena 

atau kuas, tangan menopang 

kepala 

Kelompok (cohort): 

bangsawan 

Tubuh Ratu Maha Māyā 

sebagai medium wahyu 

(melalui mimpi) 

2. 
Panil 15, 16, 17, 18 

(awal kehamilan) 

Sikap tubuh: duduk 

bersimpuh, duduk lalitasana, 

abhanga (berdiri dengan kaki 

agak menekuk) 

Sikap tangan: tangan varada 

mudra, tangan anjali mudra, 

tangan kanan memegang 

lengan kiri 

Transisi (transitions): 

dari ratu menjadi calon 

ibu 

Tubuh Ratu Maha Māyā 

sebagai wadah bagi 

transformasi identitas 

3. 
Panil 21, 22 

(kehamilan 

menengah) 

Sikap tubuh: duduk 

bersimpuh, duduk virasana, 

terdapat lingkaran cahaya 

(sirascakra) di belakang 

kepala 

Sikap tangan: tangan abhaya 

mudra, tangan varada mudra 

Lintasan hidup 

(trajectories):  

periode sakralisasi 

Tubuh Ratu Maha 

menjadi wadah bagi 

kekuatan spiritual 

4. 

Panil 26, 27 

(menjelang 

persalinan) 

Sikap tubuh: duduk 

bersimpuh, terdapat lingkaran 

cahaya (sirascakra) di 

belakang kepala 

Sikap tangan: tangan di paha, 

tangan di lutut, tangan 

bersandar di kereta 

Lintasan hidup 

(trajectories):  

periode sakralisasi 

Tubuh Ratu Maha Māyā 

bersifat transenden 

5. 
Panil 28 

(persalinan) 

Sikap tubuh: berdiri abhanga 

(berdiri dengan kaki agak 

menekuk) 

Sikap tangan: tangan kanan 

mencengkeram dahan daun 

(gestur yakhsi) dan tangan kiri 

ditekuk di samping pinggul 

Peristiwa kehidupan 

(life event): melahirkan 

Siddhārtha Gautama 

Tubuh Ratu Maha Māyā 

sebagai simbol kesuburan 

dan kelahiran 

6. 

Tidak digambarkan 

dalam relief 

(kematian) 

Tidak digambarkan dalam relief, 

teks 

Titik balik (turning 

point): wafat dan 

terlahir kembali di 

Surga Tusita 

Tubuh tetap “hadir” 

melalui narasi dan simbol 

keibuan atau jejak tubuh 

(body-based traces) 

 

Tabel 1. Visualisasi Ikonografis Ratu Maha Māyā dengan Tahapan Life Course dan Konsep Embodiment 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

121 

 

wanita yakni sebagai ratu di Kerajaan 

Kapilavastu. Selain itu, Ratu Maha Māyā 

mengalami transisi (transitions) dalam 

hidupnya, yaitu pada saat ketika ia mengalami 

mimpi dan hamil sehingga berubah peran dari 

seorang ratu menjadi ibu dari sosok yang akan 

menjadi Buddha. Kemudian, lintasan hidup 

(trajectories) yang terjadi dalam hidupnya 

berkaitan dengan perubahan besar dalam 

kehamilan, seperti saat ia memiliki kekuatan 

untuk berada di tiga tempat dalam waktu yang 

bersamaan dan juga dapat menyembuhkan orang 

sakit karena kemuliaan Bodhisattva yang 

dikandung. Kehamilan dan kelahiran Siddhārtha 

Gautama merupakan peristiwa kehidupan (life 

event) yang paling menentukan dalam transisi 

perannya menjadi seorang ibu dari Siddhārtha 

Gautama. Selanjutnya pula, setelah melahirkan, 

ia mengalami kematian yang menjadi titik balik 

(turning point) yang menyebabkan perubahan 

lintasan kehidupannya. Pada penggambaran 

relief setelah kelahiran Buddha, tidak ada lagi 

penggambaran sang ratu yang memang seakan 

meninggal. Namun, dalam cerita ketika ia 

meninggal, ia lahir kembali menjadi makhluk 

surgawi di Surga Tusita dan menjadi bagian dari 

semua ibunda para Buddha terdahulu. Hal ini 

menunjukkan bagaimana titik balik 

kehidupannya mengarah dari eksistensi duniawi 

ke status transenden. 

Dalam perspektif embodiment, dilihat 

dari cara penempatan dan posisi tubuh sang ratu 

pada relief, misalnya saat ia digambarkan duduk 

di singgasana, digambarkan dalam tiga tempat 

yang berbeda, diberi wahyu melalui mimpi, 

ataupun dalam adegan melahirkan dengan posisi 

berdiri, menandai bahwa tubuhnya sebagai pusat 

pengalaman sakral sekaligus simbol status dan 

kekuasaan. Tubuh Ratu Maha Māyā dalam 

berbagai representasi ini menjadi wadah bagi 

transformasi identitasnya, baik sebagai seorang 

perempuan, seorang ratu, maupun ibu dari 

seorang Bodhisattva. Hal ini menunjukkan 

bahwa tubuh bukan hanya mencerminkan 

bentuk fisik, tetapi juga sarat dengan makna 

sosial, spiritual, dan simbolis. 

Dalam konteks perkembangan kehidupan 

manusia, konsep cohort mengacu pada 

sekelompok individu yang lahir dalam periode 

waktu yang sama dan mengalami perubahan sosial 

serta peristiwa budaya tertentu pada usia dan 

urutan waktu yang relatif serupa. Cohort mirip 

dengan konsep generasi, namun biasanya 

mencakup rentang waktu yang lebih pendek 

daripada generasi yang umumnya mencakup 

sekitar 20 tahun (Alwin & McCammon 2003). 

Jika ditinjau dari perspektif cohort, Maha Māyā 

termasuk dalam kelompok perempuan 

bangsawan yang dianggap memenuhi 

kualifikasi spiritual dan moral sesuai harapan 

zaman tersebut.  

Dalam proses pemilihan ibu, Bodhisattva 

mencari seorang wanita yang tidak hanya suci 

dan penuh kebajikan, tetapi juga yang memiliki 

sisa usia hidup tepat sepuluh bulan tujuh hari 

(Shaw 2006, 46). Menurut Nidanakatha, 

Bodhisattva memilih seorang perempuan yang 

memiliki masa hidup sepanjang itu agar mampu 

mengandungnya hingga kelahiran (Davids 1979, 

1:148). Namun, Mahavastu menyatakan bahwa 

ia justru mencari perempuan dengan sisa hidup 

tidak lebih dari itu, sebab dianggap tidak pantas 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

122 

 

jika seorang wanita yang telah mengandung 

Buddha Tak Tertandingi kemudian kembali 

menjalani kehidupan duniawi dan mengalami 

kenikmatan cinta jasmani (Jones 1949, 87).  

Meskipun alasannya berbeda, kedua teks 

tersebut sepakat bahwa kematian Ratu Maha 

Māyā bukan disebabkan oleh proses melahirkan, 

melainkan merupakan bagian dari rencana 

spiritual yang telah ditentukan sebelumnya. Hal 

tersebut menunjukkan bahwa dalam kerangka 

cohort dan keyakinan budaya pada masa itu, 

tubuh dan kehidupan Ratu Maha Māyā 

dipandang sebagai media yang layak dan sakral 

bagi kelahiran seorang Buddha, serta bahwa 

pemilihannya sebagai ibu bukan hanya karena 

berdasarkan garis keturunan, tetapi juga karena 

kualitas spiritual yang selaras dengan takdir 

kelahiran seorang makhluk agung.  

Di sisi lain, tahapan awal kehidupannya 

yang digambarkan dalam relief Lalitavistara di 

Candi Borobudur dimulai ketika ia telah dewasa 

dan menduduki posisi sebagai ratu. Hal ini 

menunjukkan bahwa representasi dirinya dalam 

narasi visual dimulai dari fase kehidupan yang 

telah matang yakni ketika memiliki peran sosial 

sebagai ratu. Fase kehidupan selanjutnya yaitu 

ketika Ratu Maha Māyā yang sedang mengandung 

mengalami transisi (transitions) dalam hidupnya. 

Setiap transisi kehidupan membawa perubahan 

terhadap status dan peran dalam keluarga, yang 

umumnya disertai dengan kehadiran atau 

kepergian anggota keluarga (Hutchison 2010, 14).  

Pada relief Lalitavistara, perubahan hidup 

Ratu Maha Māyā digambarkan melalui adegan 

mimpinya ketika Bodhisattva, berupa gajah putih, 

turun dari surga sambil dinaungi payung dan 

menyesap madu sebelum memasuki rahim 

(Ānandajoti Bhikku 2020, 32). Dalam ajaran 

Buddhis, mimpi sering dianggap sebagai halangan 

menuju pembebasan, ada kalanya mimpi justru 

menjadi jalan untuk mencapai hal tersebut. Batas 

antara mimpi dan kenyataan menjadi kabur, 

bahkan bisa memperoleh posisi istimewa dalam 

perjalanan spiritual (Mayer 2004, 238–39). 

Peristiwa ini merepresentasikan perubahan status 

dan peran Ratu Maha Māyā menjadi seorang ibu 

dengan tambahan anggota keluarga serta memulai 

dimensi baru dalam lintasan spiritualnya. 

Pada relief, tahap transisi (transitions) Ratu 

Maha Māyā digambarkan oleh perubahan sebelum 

dan sesudah mengandung. Sebelum mengandung, 

sikap tangannya digambarkan lebih bebas seperti 

tangan berada di atas paha atau tangan menopang 

kepala, kemudian setelah mengandung, 

penggambaran tangannya tampak lebih teratur dan 

bermakna, seperti sikap tangan berupa varada 

mudra yang melambangkan pemberian berkah 

(Rahman 2018, 76). Begitu pun pada 

penggambaran sikap tubuh Ratu Maha Māyā. 

Sebelum mengandung, sikap tubuhnya 

digambarkan duduk bersimpuh hanya jika 

bertemu dengan raja, namun setelah dirinya 

mengetahui jika ia sedang hamil sang Siddhārtha, 

pada umumnya sang ratu digambarkan duduk 

bersimpuh baik ketika ia sendiri maupun bertemu 

orang lain sehingga terkesan khidmat dan rendah 

hati. 

Tahapan berikut dalam lintasan kehidupan 

(trajectories) ditandai dengan perubahan yang 

terjadi selama masa kehamilan Ratu Maha Māyā. 

Trajectory merujuk pada pola perubahan dan 

kestabilan jangka panjang dalam kehidupan, yang 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

123 

 

biasanya mencakup sejumlah transisi (Hutchison 

2010, 15). Pada fase ini, Ratu Maha Māyā 

mengalami kehamilan yang berbeda dari 

perempuan yang lain, ia tidak merasakan rasa tidak 

nyaman, sakit, maupun mual dalam pengalaman 

kehamilannya (Shaw 2006, 41). 

Keistimewaan-keistimewaan masa 

kehamilan Ratu Maha Māyā tampak jelas pada 

relief. Sebelum memasuki masa kehamilan, sikap 

tangannya dalam posisi umum dan bebas, namun 

pada salah satu panil ia digambarkan sedang 

menyembuhkan orang sakit dengan sikap tangan 

abhaya mudra yang bermakna bebas dari segala 

bahaya (Budianto, Warsito, & Jiwanda 2024, 38). 

Selain itu pula, Ratu Maha Māyā dilukiskan 

dengan sikap tangan varada mudra yang 

melambangkan kemurahan hati dan moralitas. 

Kedua sikap tangan tersebut termasuk dalam enam 

sikap tangan yang erat dikaitkan dengan Buddha 

(Ghori & Chung, 2007). Demikian penggambaran 

ini menunjukkan perubahan yang terjadi tidak 

hanya bersifat biologis, tetapi juga spiritual karena 

kehadiran Bodhisattva dalam kandungannya 

membawa kemuliaan dan keistimewaan dalam 

dirinya. 

Keagungan dan kesucian Ratu Maha Māyā 

semakin ditegaskan melalui adanya 

penggambaran lingkaran cahaya (sirascakra) di 

belakang kepala, yakni sebuah tanda yang tidak 

muncul ketika ia belum berperan sebagai ibu dari 

Siddhārtha Gautama. Hal ini mencerminkan Ratu 

Maha Māyā menjadi wadah bagi kekuatan 

spiritual yang menjadikan dirinya lebih dari 

seorang ratu. Tubuh wanita secara fisiologis 

adalah pencipta kehidupan manusia (baik laki-laki 

maupun perempuan) dan dengan demikian adalah 

perwujudan dari kekuatan hidup itu sendiri 

(Chawla 2012, 193). 

Tahap selanjutnya yakni kelahiran 

Siddhārtha Gautama yang merupakan peristiwa 

kehidupan (life event) yang mengubah perannya 

menjadi seorang ibu. Peristiwa kehidupan 

merupakan kejadian signifikan yang menimbulkan 

perubahan relatif tiba-tiba dan dapat menghasilkan 

dampak yang cukup mendalam serta bertahan 

lama (Hutchison 2010, 15). Ratu Maha Māyā 

digambarkan berdiri abhanga (berdiri dengan kaki 

agak menekuk) dengan tangan kanan memegang 

dahan daun dan tangan kiri ditekuk di samping 

pinggul. 

Penggambaran Ratu Maha Māyā dalam 

adegan kelahiran mengikuti pola yang ditetapkan 

dalam penggambaran Buddhis tentang roh pohon 

yang dikenal sebagai yaksini (Shaw 2006, 46). 

Selain itu, posisi Ratu Maha Māyā yang 

memegang dahan pohon sala tidak hanya 

menunjukkan hubungan erat antara manusia dan 

alam, tetapi juga menandakan pengalaman 

kelahiran yang tidak biasa yakni tanpa rasa sakit, 

sebagai simbol kelahiran suci dan penuh makna 

(Firmansyah 2016, 98).  

Hal yang menarik juga ditemui pada 

penggambaran postur dan sikap tubuh Ratu Maha 

Māyā yang tampak serupa pada dua momen 

penting, yakni ketika menerima wahyu dalam 

mimpi (Panil 13) dan ketika melahirkan 

Bodhisattva (Panil 28). Meskipun divisualisasikan 

dalam posisi berbeda, yaitu berbaring saat 

bermimpi dan berdiri saat persalinan, keduanya 

memperlihatkan detail yang mirip, seperti satu 

tangan di samping kepala, kaki sedikit menekuk, 

dan bentuk tubuh yang tetap konsisten tanpa 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

124 

 

perubahan. Kemiripan ini berkaitan dengan 

ikonografi yakshi. Yakshi atau roh pohon wanita 

ini melambangkan kesuburan, kehidupan, dan 

kebumian (Chawla 2012, 190).  Hal ini berarti 

dalam konsep embodiment, sejak menerima 

wahyu, tubuh Ratu Maha Māyā sudah 

disimbolisasikan menjadi sumber kesuburan 

sekaligus menghadirkan kehidupan Buddha ke 

dunia.  

Terakhir, titik balik (turning point) dalam 

kehidupan Ratu Maha Māyā tidak dipahatkan pada 

relief. Titik balik atau turning point adalah 

peristiwa kehidupan (life event) atau transisi 

(transition) yang menghasilkan pergeseran. 

Pergeseran yang terjadi pada titik balik ini bersifat 

abadi dalam lintasan (trajectory) perjalanan 

kehidupan (Hutchison 2010, 18). Tujuh hari 

setelah melahirkan Bodhisattva, Ratu Maha Māyā 

wafat dan terlahir kembali di Surga Tusita. Seperti 

para ibu Buddha sebelumnya, ia ditakdirkan untuk 

tidak mengalami kesedihan mendalam akibat 

melihat putranya yang meninggalkan kehidupan 

duniawi nantinya (Darujati 2014, 21).  

Di awal dan akhir kehidupan, baik janin 

maupun orang yang sudah meninggal sama-sama 

tidak bisa dilihat langsung. Akan tetapi, mereka 

tetap menjadi fokus utama dalam membentuk 

gambaran dan identitas. Berbagai benda atau 

simbol yang mewakili mereka dipakai untuk 

“membawa kembali” kehadiran tubuh mereka 

(Hockey & Draper, 2005).  

Meskipun Ratu Maha Māyā telah wafat dan 

terlahir kembali di Surga, kisah-kisah biografi 

Buddha dan penggambarannya pada relief 

menunjukkan bahwa perannya tidak berakhir, 

melainkan terus berlanjut dalam bentuk yang lebih 

tinggi secara spiritual. Ketika Siddhartha hampir 

wafat karena pertapaannya yang ekstrem di tepi 

Sungai Nairañjana, Ratu Maha Māyā turun dari 

surga dan menangis karena takut putranya gagal 

mencapai pencerahan. Siddhartha yang bersimpati 

kemudian meyakinkannya dengan berkata, "Aku 

akan mengembalikan hasil jerih payahmu... Tak 

lama lagi engkau akan menyaksikan pencerahan 

seorang Buddha" (Bays 1983, 1:385–86). Ucapan 

ini memperlihatkan betapa dalam penghargaan 

Siddhartha terhadap pengorbanan dan peran 

ibunya. 

Ketika Buddha mencapai parinirvana, Ratu 

Maha Māyā kembali turun dan meratapi 

kepergiannya. Menyaksikan kesedihan sang ibu 

dan menyadari perjalanan jauh yang ditempuh dari 

istana surgawi, Buddha bangkit dari pembaringan 

jenazahnya, menyatukan kedua telapak tangan 

sebagai tanda penghormatan kepada ibunya, dan 

menyampaikan khotbah terakhir yang ditujukan 

khusus untuk sang ibu. Ketika salah satu muridnya 

bertanya bagaimana momen itu sebaiknya 

dikenang, Buddha menjawab, “Katakanlah bahwa 

setelah Buddha mencapai Nirvana, ibu yang penuh 

kasih turun dari istana surgawi ke bawah Pohon 

Kembar” (Rongxi 1996, 189–90). Peristiwa ini 

merupakan puncak dari turning point dalam 

kehidupan Ratu Maha Māyā, bukan sebagai 

momen kematian biologis, tetapi sebagai 

pengukuhan atas kemuliaannya sebagai ibu dari 

seorang Buddha. 

 

3.3 Ratu Maha Māyā dan Simbolisasi 

Keibuan 

Pada Candi Borobudur, ajaran pāramitā 

diwujudkan melalui relief-relief Lalitavistara, 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

125 

 

Avadâna, dan Jâtaka (Magetsari 1982, 462). 

Istilah pâramita memiliki berbagai makna 

tergantung pada konteks, seperti "kesempurnaan", 

"mencapai pantai seberang", atau "menyeberang". 

Pemahaman pāramitā sebagai "menyeberang ke 

pantai seberang" menggambarkan perjalanan dari 

dunia biasa samsara (pantai ini) menuju nirvana 

(pantai seberang). Menyeberang ini dapat 

ditafsirkan sebagai pencapaian tujuan akhir 

melalui praktik spiritual yang sempurna, 

pencapaian realitas sejati, atau perolehan 

pencerahan tertinggi (Kawamura 2004, 631–32).  

Dalam ajaran Mahāyāna, khususnya yang 

membahas mengenai tingkat-tingkat (bhūmi) 

Bodhisattva, pelaksanaan praktik spiritual 

dikaitkan dengan sepuluh pāramitā, yang 

mencakup enam pāramitā utama (seperti dana, 

śīla, prajñā) dan empat tambahan (maitrī, karuṇā, 

muditā, upekṣā). Sepuluh pāramitā itu memiliki 

lima dewi sebagai aspek hakikatnya (tattva). Di 

antaranya adalah Sri Vajradhātviśvarī, sosok 

dengan kebijaksanaan agung, wajah yang 

rupawan, dan pengabdian tinggi kepada suaminya, 

Bhatāra Vairocana. Ia dianggap sebagai 

perwujudan hakikat (tattva) dari enam pāramitā 

itu (Magetsari 1982, 234–35).  

Dalam teks Mahāyāna seperti 

Aṣṭasāhasrikā Prajñāpāramitā Sūtra, 

kebijaksanaan transendental (prajñāpāramitā) 

disebut sebagai "ibu dari para Buddha" 

(Bhattacharya 2021, 11). Di sinilah muncul figur 

prajñāpāramitā, yang dalam banyak ikonografi 

Buddhis diwujudkan sebagai perempuan mulia 

yang melambangkan kebijaksanaan tertinggi. Arca 

prajñāpāramitā umumnya dipahatkan dengan 

empat tangan, dua tangannya membentuk 

dharmacakra mudra, dan atribut utama berupa 

manuskrip yang diletakkan di atas bunga teratai 

(Liebert 1986, 143). Jenis arca ini ada yang berdiri 

sendiri maupun menjadi bagian dari satu set, 

biasanya ditempatkan di sisi kiri Vairocana. Di 

Indonesia, terdapat dugaan kuat bahwa 

prajñāpāramitā dalam beberapa kasus dipandang 

atau dimaknai sebagai seorang ratu (Ito, 2022).  

Pemahaman prajñāpāramitā yang juga 

dipandang sebagai ratu sejalan dengan identitas 

Ratu Maha Māyā. Salah satu contoh penting 

adalah arca prajñāpāramitā koleksi Metropolitan 

Gambar 13. Arca Prajñāpāramitā (Sumber: Metmuseum, 2025) 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

126 

 

Museum of Art (MET Museum) New York, 

Amerika Serikat (Gambar 13), bergaya Śailendra 

dari abad ke-9 Masehi. Arca tersebut memiliki 

empat lengan, salah satunya tangan kanan bersikap 

varada mudra selaras dengan penggambaran 

tangan Ratu Maha Māyā pada panil 15 dan 21. 

Pusat telapak tangan pada varada mudra 

melambangkan kebijaksanaan (Ghori & Chung, 

2007).  

Dalam Mahāyānasūtrālaṁkāra, kebijak- 

sanaan tertinggi digambarkan seperti seorang ibu 

yang penuh kasih sayang dan menjadi sumber 

segala keberuntungan. Ajaran ini menunjukkan 

terdapat perubahan pandangan terhadap 

perempuan dalam ajaran Buddha. Dahulu 

dianggap bahwa seseorang harus berubah menjadi 

laki-laki untuk bisa mencapai pencerahan. Namun, 

dalam pandangan yang lebih baru ini, hal itu 

dibantah. Sebaliknya, tubuh perempuan justru 

dihargai dan diakui bisa menjadi jalan untuk 

mencapai tingkat tertinggi, yaitu menjadi Buddha 

(Jamspal dkk. 2004, 19). 

Ajaran Buddha juga menegaskan 

kemuliaan perempuan, terutama seorang ibu, 

sebagaimana sabda Buddha: “Kalau seorang 

perempuan tidak kalah lebih baik ketimbang 

seorang laki-laki, karena seorang perempuan 

akan melahirkan seorang Buddha lainnya” 

(Sofiana 2019, 50, 57). Lebih jauh, sūtra 

Tathāgatagarbha memperkuat pandangan ini 

dengan menggunakan istilah garbha (rahim), kata 

benda feminin, untuk menggambarkan sifat 

Buddha tersembunyi dalam setiap makhluk, 

seperti janin dalam bunga teratai (padmagarbha), 

yang murni dan suci meski berada dalam 

lingkungan duniawi (Zimmermann 2002, VI:105–

6). Dengan kata lain, rahim keibuan menjadi 

simbol dari kemurnian dan kesucian. 

Ditekankan pula bahwa Tantra sebagai 

aliran dalam Buddhisme dan Hindu juga 

menegaskan peran utama Sang Dewi atau Śakti 

sebagai energi ilahi tertinggi. Dalam Tantra, sosok 

perempuan (Śakti) adalah manifestasi dari 

kekuatan penciptaan, pemeliharaan, dan 

penghancuran, yang seluruhnya berakar pada 

simbolisme keibuan (Zimmer 2020, 568–69). 

Unsur Tantra telah berpengaruh dalam ajaran 

Buddha Mahāyāna di Jawa Tengah pada 

umumnya, khususnya di Candi Borobudur 

(Soelistyanto 1985, 52). Keberadaaan Candi 

Borobudur tidak terlepas dari sistem dan struktur 

masyarakat waktu itu (Yatno 2020, 4). Dalam 

konteks Jawa Kuno, pengaruh antara ajaran 

Buddha Mahāyāna dan unsur-unsur Tantrik turut 

memperkuat penghormatan terhadap figur ibu 

seperti Ratu Maha Māyā, yang merepresentasikan 

nilai-nilai spiritual dan simbol keibuan. 

Keberadaan sosok perempuan dan 

simbolisasi ibu dalam relief candi, khususnya 

figur Ratu Maha Māyā, mencerminkan 

pemaknaan yang lebih dalam terhadap peran 

keibuan dalam ajaran spiritual Buddha 

Mahāyāna. Relief seperti Lalitavistara 

menempatkan Ratu Maha Māyā dalam posisi 

penting sebagai ibu dari calon Buddha, yang 

menjadi perantara dalam proses kelahiran 

spiritual menuju pencerahan. Salah satu bait 

syair dari Rahulabadra dinyatakan 

Prajñāpāramitā sebagai ibu para Buddha 

sebagai berikut: “Para Buddha yang menjadi 

guru agung adalah putramu yang tersayang dan 

terkasih karena itu engkau adalah putri yang 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

127 

 

diberkahi yang paling mulia dari segala 

makhluk” (Sofiana 2019, 50, 57).   

Dalam literatur Buddhisme dikatakan 

bahwa Sang Buddha memberikan ajaran 

Abhidhamma (dharma tertinggi) kepada para dewa 

di surga, dan ibunya yang telah menjadi dewi di 

sana ikut mendengarkan. Dikisahkan pula setelah 

mendengar ajaran tersebut, ibunya mencapai 

tingkat kesucian tingkat pertama (Narada 2013, 

198). Pada ajaran Buddha, ibu juga dipandang 

sebagai tangga untuk naik ke surga, Hal ini sejalan 

dengan penggalan Karaniya Metta Sutta bait VII 

yang berbunyi: “Bagaikan seorang ibu yang 

mempertaruhkan jiwanya, demi keselamatan anak 

yang tunggal, demikian ia memancarkan cinta 

kasih tanpa batas terhadap sesama makhluk” 

(Wijaya dkk., 2020).  

Seperti yang juga dijelaskan Gotami pada 

salah satu puisinya dalam Therigätha-Atthakatha, 

”mudah bagi wanita untuk mendapatkan gelar 

kepala ratu, ibu dari raja, tetapi sangat sulit untuk 

mendapatkan gelar, ibu dari Sang Buddha.” Hanya 

satu wanita di 10.000 sistem dunia yang pantas 

mendapatkan bagian itu; "tidak ada wanita di 

dunia para dewa, di dunia gandharvas, atau dunia 

manusia, yang setara dengan Mayadevi. Di mana 

orang yang bisa melampauinya? Dia sendiri cocok 

untuk menjadi ibu dari Rsi." (Sasson 2013, 154). 

Hal tersebut mencerminkan representasi Ratu 

Maha Māyā yang banyak digambarkan dalam 

berbagai adegan relief tidak hanya menegaskan 

pentingnya peran ibu dalam kehidupan Siddhārtha 

Gautama, tetapi juga menjadi simbol dari sifat 

kebijaksanaan dan mencerminkan nilai-nilai 

ajaran Buddha yang menjunjung tinggi kesakralan 

keibuan. 

4. Penutup 

Tahapan kehidupan Ratu Maha Māyā pada relief 

Lalitavistara di Candi Borobudur divisualisasikan 

melalui perubahan pada penggambaran figurnya, 

baik sikap tubuh, sikap tangan, dan atribut yang 

dipakai. Sebelum kehamilan, tubuhnya dilukiskan 

dalam posisi umum dan bebas, namun ketika 

mengandung Siddhārtha Gautama, sikap tubuh 

dan sikap tangan digambarkan lebih bermakna 

seperti gestur tangan dalam bentuk mudra hingga 

pose yakhsi saat mendapat wahyu dan melahirkan 

Bodhisattva. Selain itu pula terdapat atribut 

tambahan yang menandai perubahan statusnya, 

seperti adanya lingkaran cahaya (sirascakra) yang 

memancar di belakang kepala. 

Dalam kerangka life course, tanda-tanda 

tubuh ini membantu memetakan tahapan 

perjalanan hidup seorang perempuan, yakni Ratu 

Maha Māyā, mulai dari peran sebagai ratu, 

kemudian mengalami perubahan identitas menjadi 

ibu dari seorang calon Buddha, dan akhirnya 

menjadi sosok transenden setelah wafat dan 

terlahir kembali di Surga Tusita. 

 Secara teoritis, penelitian ini memperluas 

penerapan konsep life course dalam ilmu arkeologi 

dengan menyoroti kehidupan perempuan, yakni 

Ratu Maha Māyā, yang dalam kajian-kajian 

sebelumnya belum mendapat perhatian. Selama 

ini, narasi utama yang berkembang cenderung 

memfokuskan perjalanan hidup sang Buddha 

sehingga peran perempuan sering terabaikan 

dalam kajian, padahal keberadaannya sangat 

penting. Representasi perempuan dalam seni dan 

ajaran Buddha lebih dari sekadar pelengkap dari 

kisah laki-laki, melainkan menjadi inti dari 

penciptaan dan kelahiran spiritual.  



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

128 

 

Pada konsep embodiment, melalui 

penggambaran dirinya pada relief Lalitavistara, 

dapat diketahui bahwa tubuh Ratu Maha Māyā 

tidak hanya berfungsi sebagai objek fisik, tetapi 

juga sebagai simbol sosial, budaya, dan spiritual 

yang merepresentasikan kesucian, kesuburan, dan 

kebijaksanaan. Pemikiran ini sejalan dengan 

ajaran Mahāyāna yang mengangkat kebijaksanaan 

transendental (prajñāpāramitā) sebagai “ibu dari 

semua Buddha,”.  Ikonografi arca Prajñāpāramitā 

koleksi MET Museum juga menunjukkan adanya 

kesinambungan dengan penggambaran relief Ratu 

Maha Māyā, terutama pada sikap tangan kanan 

varada mudra yang melambangkan 

kebijaksanaan. Dengan demikian, konsep ini 

menegaskan bahwa semua Buddha lahir dari 

kebijaksanaan sebagaimana mereka lahir dari 

rahim seorang ibu. 

 

Daftar Pustaka 

Alwin, Duane F., & Ryan J. McCammon. 2003. 

“Generations, Cohorts and Social 

Change.” In Handbook of the Life Course, 

edited by J.T. Mortimer and M.J. 

Shanahan, 23–49. New York: Kluwer 

Academic/Plenum . 

Ānandajoti Bhikku. 2020. Lalitavistara: The 

Life of Gautama Buddha. Edited by 

Handaka Vijjānanda. Ehipassiko 

Foundation. 

Bays, Gwendolyn (trans.). 1983. The Voice Of 

Buddha The Beauty Of Compassion. Vol. 

1. Berkeley: Dharma Publishing. 

Bhattacharya, Abira. 2021. “Motherhood in the 

Realm of Eastern Indian and Himalayan 

Art: An Iconographic Study of Visual 

Forms of Prajñāpāramitā from the 

National Museum, Delhi.” Izvestia of the 

Ural Federal University. Series 2. 

Humanities and Arts, 23(4): 9–22. 

https://doi.org/10.15826/izv2.2021.23.4.

063. 

Budianto, Andre, Warsito Warsito, & Jatayu 

Jiwanda. 2024. “Makna Simbol Rupang 

Buddha (Bhumisparsa Mudra) Dalam 

Membentuk Keyakinan Umat Buddha.” 

Jurnal Pelita Dharma 11 (December):35–

42. 

Chawla, J. 2012. “Mahamaya and the Birth of 

the Buddha: Questioning Buddhist 

Representations of Siddhartha’s Birth.” In 

Buddhism: Message of Peace, edited by 

Renuka Singh, 188–97. New Delhi: 

Foundation of SAARC Writers and 

Literature. 

Darmayuda, I Gusti Putu. 2020. “Analisis 

Semiotika Terhadap Makna Simbolik 

Elemen-Elemen Lantai Teras Arupadhatu 

Pada Candi Borobudur.” Jurnal Ilmiah 

Komunikasi (JIKOM) STIKOM IMA 12 

(03): 80–87. 

Darujati, R. D. 2014. “Busana Dan Perhiasan 

Dalam Perjalanan Hidup Siddharta Pada 

Relief Lalitavistara Candi Borobudur.” 

Skripsi, Depok: Universitas Indonesia. 

Davids, Rhys (trans.). 1979. The Book Of The 

Kindred Sayings (Saṃyutta Nikāya) or 

Grouped Suttas. Vol. 1. London: The Pali 

Text Society. 

Dharmachakra Translation Committee. (trans.). 

2025. “The Play in Full (Lalitavistara, 

Rgya Cher Rol Pa, Toh 95). 

(Dharmachakra Translation Committee, 

Trans.).” 

Https://84000.Co/Translation/Toh95. 

2025. 

Elder, Glen H. 1998. “The Life Course as 

Developmental Theory.” Child 

Development, 69(1): 1. 

https://doi.org/10.2307/1132065. 

Firmansyah, Firmansyah. 2016. “Hak Asasi 

Manusia Dalam Perspektif Agama 

Buddha.” Jurnal Intelektualita: 

Keislaman, Sosial Dan Sains, 5(1): 93–

108. 

Ghori, A. K., & Chung, K. C. 2007. 

Interpretation of Hand Signs in Buddhist 

Art. Journal of Hand Surgery, 32A(6), 

918–922. 

https://doi.org/10.1016/j.jhsa.2007.03.00

6 

Gilchrist, Roberta. 2007. “Archaeology and the 

Life Course: A Time and Age for 

Gender.” In A Companion to Social 

Archaeology, edited by Lynn Meskell 

and Robert Preucel. Blackwell 

Publishing Ltd 



Penggambaran Peran Ratu Maha Māyā pada Relief Lalitavistara Candi Borobudur 

dalam Perspektif Life Course  

Dewi Fatimah Adzir Maulana dan Chaidir Ashari 

 

129 

 

Harlow, Mary, & Ray Laurence. 2002. Growing 

Up and Growing Old in Ancient Rome: A 

Life Course Approach. Routledge. 

Hayati, Nur, Zaitun Saftia, Nurainun Br Barasa, 

& Fitriani Fitriani. 2023. “Awal Mula 

Sejarah Agama Buddha Dan 

Perkembangannya Hingga Masuk Ke 

Indonesia.” Al-Hikmah: Jurnal Studi 

Agama-Agama, 9(2): 156–67. 

Hidayanto, Andi Farid. 2020. “Kajian Makna 

Panil 13, Pada Relief Lalitavistara Candi 

Borobudur.” Jurnal Kreatif : Desain 

Produk Industri Dan Arsitektur, 1(2): 12. 

https://doi.org/10.46964/jkdpia.v1i2.109. 

Hockey, J., & Draper, J. 2005. Beyond the 

Womb and the Tomb: Identity, 

(Dis)embodiment and the Life Course. 

Body & Society, 11(2), 41–57. 

https://doi.org/10.1177/1357034X05052

461 

Hutchison, Elizabeth D. 2010. Dimensions of 

Human Behavior: The Changing Life 

Course. SAGE publications. 

Ito, N. 2022. A Study of Prajñāpāramitā in 

Indonesia. Journal of Indian and Buddhist 

Studies (Indogaku Bukkyogaku Kenkyu), 

70(3), 1207–1214. 

https://doi.org/10.4259/ibk.70.3_1207 

Jamspal, L, R Clark, J Wilson, L Zwilling, M 

Sweet, & R. Thurman (Trans.). 2004. The 

Universal Vehicle Discourse Literature 

(Mahāyānasūtrālaṅkāra). Edited by By 

Maitreyanātha/Āryāsaṅga and Together 

with its Commentary (Bhāṣya) by 

Vasubandhu. New York: American 

Institute of Buddhist Studies, Columbia 

University’s Center for Buddhist Studies, 

and Tibet House US. 

Jones, J (trans.). 1949. The Mahāvastu. London: 

The Pali Text Society. 

Joyce, Rosemary A. 2007. “Embodied 

Subjectivity: Gender, Femininity, 

Masculinity, Sexuality.” In A Companion 

to Social Archaeology, edited by Lynn 

Meskell and Robert W Preucel, 82–95. 

Blackwell Publishing Ltd. 

Kawamura, Leslie S. 2004. “Pāramitā.” In 

Encyclopedia of Buddhism, edited by 

Robert E Buswell Jr, 631–32. Macmillan 

Reference USA. 

Krom, N.J. 1927. Barabudur: Archaeological 

Description. Vol. I. The Hague Martinus 

Nijhoff. 

Lee, So Tju Shinta, & Agus Aris Munandar. 

2022. “Pemaknaan Ajaran Paramita Pada 

Relief Jatakamala Di Candi Borobudur: 

Perspektif Semiotika.” Berkala 

Arkeologi, 42(1): 37–56. 

https://doi.org/10.30883/jba.v42i2.963. 

Lee, So Tju Shinta, Agus Aris Munandar, & 

Lilawati Kurnia. 2025. “Re-Examining 

the Division of Candi Borobudur into 

Kāmadhātu, Rūpadhātu, and 

Arūpadhātu.” SPAFA Journal, 9 

(January):1–17. 

https://doi.org/10.26721/spafajournal.bo2

frueq93. 

Liebert, Gösta. 1986. Iconographic Dictionary 

of the Indian Religions: Hinduism, 

Buddhism, Jainism. Sri Satguru 

Publications. 

Magetsari, Noerhadi. 1982. “Pemujaan 

Tathagata Di Jawa Pada Abad Sembilan.” 

Disertasi, Depok: Universitas Indonesia. 

Mayer, Alexander L. 2004. “Dreams.” In 

Encyclopedia of Buddhism, edited by 

Robert Buswell Jr, One:238–39. New 

York: Macmillan Reference USA. 

Metmuseum. 2025. “Prajnaparamita, the 

Buddhist Goddess of Transcendent 

Wisdom.” 

https://www.metmuseum.org/art/collecti

on/search/39038 

Miksic, John. 2013. Mysteries of Borobudur 

Discover Indonesia. Tuttle Publishing. 

Narada, Mahathera. 2013. Sang Buddha Dan 

Ajaran-Nya. Edited by Henry K.L and 

Agus Wiyono. Vol. 1. Yayasan Hadaya 

Vatthu. 

Panofsky, Erwin. 1955. Meaning in the Visual 

Arts. The University of Chicago. 

Pusvitasary, Yulie. 2009. “Tempat Duduk 

Dalam Penggambaran Relief 

Lalitavistara, Candi Borobudur: Telaah 

Bentuk Serta Hubungannya Dengan 

Tahap-Tahap Kehidupan Siddharta 

Gautama.” Skripsi, Universitas Indonesia. 

Prabharani, Ni Putu Ayu Ajnadewi. 2020. 

“Penggambaran Sikap Duduk Tokoh 

Siddharta Gautama Pada Relief 

Lalitavistara Candi Borobudur Sebagai 

Bentuk Representasi Tahap Hidup 

Menuju Buddha.” Skripsi, Depok: 

Universitas Indonesia. 

Rahman, Rahman. 2018. “Ragam Seni Arca 

Candi Borobudur Sebagai Sumber 

Pembelajaran Sejarah.” Kalpataru: 

https://doi.org/10.46964/jkdpia.v1i2.109


AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 107–130 

 

 

 

130 

 

Jurnal Sejarah Dan Pembelajaran 

Sejarah, 3(2): 75–82. 

https://doi.org/10.31851/kalpataru.v3i2.1

630. 

Rongxi, Li (trans). 1996. The Great Tang 

Dynasty Record of the Western Regions. 

Berkeley: Numata Center for Buddhist 

Translation and Research. 

Rusdianto, Maryanto, I., Ashari, H., S Achmadi, 

A., Setiawan, P., Arif Mundayat, A., 

Maharadatunkamsi, Sulistyadi, E., 

Setyawan, H., Dwijayanti, E., & 

Rahmadi, C. 2020. Analisis Keberadaan 

Spesies Mamalia di Lima Babak Cerita 

Relief Lalitavistara Candi Borobudur. 

Jurnal Biologi Indonesia, 16(2), 153–

182. 

https://doi.org/10.47349/jbi/16022020/15

3 

S. Achmadi, Anang, Ibnu Maryanto, Rusdianto, 

Maharadatunkamsi, & Endah Dwijayanti. 

2020. “Identifikasi Singkapan Simbolik 

Fauna Mamalia Pada Babak Cerita Di 

Relief Lalitavistara Candi Borobudur.” 

Jurnal Biologi Indonesia, 16(2): 111–41. 

https://doi.org/10.47349/jbi/16022020/11

1. 

Sasson, Vannesa R. 2013. “Māyā’s 

Disappearing Act:” In Family in 

Buddhism. State University of New York 

Press. 

https://doi.org/10.2307/jj.18253532.10. 

Shaw, Miranda. 2006. Buddhist Goddesses of 

India. Princeton University Press. 

Sitepu, M. A. P., Oktalina, N., & Wiyoso, A. 

2021. Kajian Semiotika Objek Flora pada 

Relief Lalitavistara Candi Borobudur. 

Srimdi, I, 886–897. 

https://journal.untar.ac.id/index.php/SRI

MDI/article/view/33606%0Ahttps://jour

nal.untar.ac.id/index.php/SRIMDI/article

/download/33606/19902 

Soelistyanto, Bambang. 1985. “Pengaruh 

Tantrayana Di Kawasan Nusantara.” 

Berkala Arkeologi, 6(2): 48–60. 

https://doi.org/10.30883/jba.v6i2.443. 

Sofiana, Muliyani. 2019. “Peran Perempuan 

Dalam Agama Buddha.” Skripsi, Banda 

Aceh: Universitas Islam Negeri Ar-

Raniry. 

Wijaya, A., Harianto, J., & Wong, M. 2020. 

Kajian Agama Buddha Tentang 

Perlindungan Perempuan. 

Dhammavicaya, 4(2), 49–55. https://e-

journal.nalanda.ac.id/index.php/dv/ 

Yatno, Tri. 2020. “Candi Borobudur Sebagai 

Fenomena Sakral Profan Agama Dan 

Pariwisata Perspektif Strukturalisme Levi 

Strauss.” Sabbhata Yatra: Jurnal 

Pariwisata Dan Budaya, 1(1): 1–14. 

https://doi.org/10.53565/sabbhatayatra.v

1i1.152. 

Zimmer, Heinrich. 2020. Philosophy of India. 

Edited by Joseph Campbell. Princeton 

University Press. 

Zimmermann, Michael. 2002. A Buddha Within: 

The Tathgatagarbhasutra — The Earliest 

Exposition of the Buddha Nature 

Teachings in India. Vol. VI. Tokyo: The 

International Research Institute for 

Advanced Buddhology Soka University. 

  

 

 

 

 

 

 


