AMERTA 11, 1989

Nama Papamkaran ditemukan di dalam
Prasasti Kalasan dari tahun 778 Masehi
(...maharajam dy3dh paficapapam papaika-
raoa%), Prasasti Mantyasih dari tahun
997 Masehi (...éri mahdraia rakai pa-
nankaran), dan Prasasti Wanua Thah 1!
dari tahun 998 Masehi. (...rakai pa-
nafkaran. ..). Adapun yang menjadi
perscalan mengenai tokoh ini ditemukan
pada Prasasti Kalasan. Di dalam pra-
sasti itu antara lain disebutkan bahwa
para Guru raja %ailendra mohon Kepada
Mdharaja dyah Pancapana Papafkaran,
agar beliau membangun bangunan suci
untuk dewi Tara dan untuk keperluan
pemel i haraannya, Desa Kalasa di jadikan
perdikan (Slametmulyana 1981: 146) .
Persoalannya apakah Papaﬁ<aran yang
disebut itu berkedudukan sebagai raja
bawahan yang bukan anggota wangsa $ai-
lendra, Karena dalam prasasti itu
seolah-olah terdapat dua nama ($ailen-
draraja dan Paoaﬁkaran) {van Naerssen,
1947:249--53) , :

Mengenai perscalan itu sudah ba-

RAKAI PANAMKARAN DYAH SANKHARA

SRI SANGRAMADHANANJAYA

Bambang Budi Utomo

nyak dibicarakan oleh beberapa ahl i
sejarah kKuna, dan lagi telah diterang-
Kan dalam Kitab Sejarah Nasional Indo-
nesia I1. Dalam tulisan ini saya akan
mencoba menerangkan bahwa Papamkaran
termasuk anggota keluarga $ailendra.
Untuk itu saya hendak memulainya dari
pendahulu Panpatkaran.

L

Di Indonesia nama $ailendrawamsa
di jumpai pertama Kali di dalam Prasas-
ti Kalasan dari tahun 778 Masehi. Ke-
mudian nama itu ditemukan di dalam
Prasasti Kelurak dari tahun 782 Masehi
(Bosch 1928:1--56), dalam Prasasti
Abhayagiriwihara dari tahun 792 Masehi
(Damais 1979:512), dan Prasasti Kayum-
wulan dari tahun 824 Masehi (de Cas-
paris 1956:38--41). Di luar Indonesia
nama ini ditemukan dalam Prasasti Li-

gor dari tahun 775 Masehi (Coedes
1918:29--31) dan Prasasti Nélanda’
(Bosch 1925:509--27). Mengenai asal

usul wangsa $ailendra banyak diperma-
salahkan oleh beberapa sarjana. Majum-

9




dar beranggapan bahwa wangsa Sailendra
di Indonesia, baik di Sumatra maupun
yang di $riwijaya (Sumatra), Dberasal
dari Kalingga (India Selatan) (1933:
121--44). Coedes lebih condong Kepada
anggapan bahwa dailendra di Indonesia
itu berasal dari Fu-nan (Kamboja) . Ka-
rena Kerajaan Fu-nan runtuh, kemudi an
keluarga Kkerajaan ini menyingkir Ke
Jawa, dan muncul sebagai penguasa di
sini pada pertengahan abad Ke-8 Masehi
dengan menggunakan nama wangsa Sailen-
dra (1933:66-72).

Pendapat bahwa wangsa $ailendra
perasal dari India Selatan juga dianut
oleh Nilakantasatri dan Moens. Moens
menganggap Keluarga dailendra berasal
dari India Selatan yang semula ber-
kuasa di Palembang,. tetapi pada tahun
683 Masehi melarikan diri ke Jawa Ka-
rena serangan dari driwi jaya dari
semenan jung Melayu (1937:317--487) .

Pendapat bahwa wangsa dailendra
perasal dari Indonesia ditentang oleh
Poerbat jaraka. Menurut Poerbat jaraka,
Sanjaya dan Keturunan-keturunannya itu
ialah raja-raja dari wangsa $ailendra,
asli |Indonesia, yang semula menganut
agama Siwa, tetapi sejak Panatkaran
perpindah agama menjadi penganut agama
Buddha Mahayana (Poerbat jaraka 1975:25
--38) . Pendapatnya itu didasarkan atas
Carita Parahyangan di mana disebutkan
pahwa R. Sanjaya menyuruh anaknya R.
Panaraban (R. Tamperan) untuk berpin-
dah agama, Karena agama yang dianutnya
ditakuti oleh semua orang.

Pendapat dari Poerbatjaraka diper-
Kuat dengan ditemukannya Prasasti
Sojomerto. Di dalam prasasti itu dise-
pbutkan nama Dapunta Selendra, nama
ayah dan ibunya (Santanu dan Bhadrawa-
ti), serta istrinya yang bernama Sam-
pula. Menurut Boechari tokoh yang
pernama Dapunta Selendra adalah cikal
pakal raja-raja Keturunan dailendra

10

yang berkuasa di Medan (Boechari 1966:
241--51) . Nama Dapunta Selendra jelas
merupakan ejaan Indonesia dari kata
Sansekerta dailendra karena di dalam
prasastinya menggunakan bahasa Melayu
Kuna. Jika demikian, Kkalau Kkeluarga
Ssailendra berasal dari India Selatan
tentunya mereka memakai bahasa Sanse-
kerta di dalam prasasti-prasastinya.
Dengan ditemukannya Prasasti Sojomerto
telah diketahui asal keluarga $ailen-
dra. Berdasarkan paleografinya, Pra-
sasti Sojomerto diduga perasal dari
sekitar pertengahan abad ke-7 Masehi.
Kemudian bagaimana Kelanjutannya untuk
sampai Kepada Panpaftkaran 7 Setelan
Prasasti Sojomerto, ada Prasasti Cang-
gal yang berasal dari tahun 732 Mase-
ni. Di dalam prasasti itu disebutkan
Saffjaya mendirikan lingga di atas
bukit Sthirangga untuk tujuan Kesela-
matan dan Kkesejahteraan rakyatnya.
Disebutkan pula bahwa Sanjaya memerin-
tah Jawa menggantikan Sanna; raja
Sanna mempunyai saudara perempuan yang
bernama Sannaha, ibu dari sanjaya.!)

Dari Prasasti Sojomerto dan Pea~s
sasti Canggal telanh diketahui tiga
nama penguasa, yaitu Dapunta Selendra,
Sanna, dan Sanjaya. Raja Sanjaya ber-
Kuasa pada tahun 717 Masehi, vyaitu
permulaan tarikh Sanjaya, yang hanya
digunakan oleh Daks3d dalam dua prasas-
tinya. Dari cerita Parahyangan dapat
diketahui bahwa Sena (raja Sanna) ber-
Kuasa selama 7 tahun. Kalau Sanjaya
naik tahta tahun 717 Masehi, maka San-
na naik tahta tahun 71@ Masehi. Hal
ini berarti untuk sampai kepada Dapun-
ta Selendra (pertengahan abad ke-7
Masehi) masih ada sisa seKitar Ba ta-
hun. Kalau seorang penguasa memerintah
} amanya Kira-kira 25 tahun, maka
setidak-tidaknya masih ada 2 penguasa
lagi untuk sampai kepada Dapunta Se-
lendra.

Di dalam Carita Parahyangan dise~



butkan: RaJa Mandimifiak mendapat putra
Sang Sena (Sanna), ia memegang peme-
rintahan un%uk 7 tahun lamanya, dan
raja Mandimifiak diganti oleh Sang Sena
yang memerintah 7 tahun. Dari urutan
lamanya memerintah raja-raja itu, da-
pat diperkirakan bahwa raja Mandiminak
mulai berkuasa sejak tahun: 793 Masehi.
Ini  berarti sekurang-Kurangnya masih
ada 1 orang penguasa lagi.

Berita Cina dari masa dinasti
T'ang memberitakan tentang Kker-ajaan
Ho-1ing yang disebut She-p’oc (=Jawa).
Pada tahun 674 Masehi rakyat kerajaan
itu menobatkan seorang wanita sebagai
ratu, yaitu ratu Hsi-mo (=ratu Simo).
Ratu ini memerintah dengan baik (Groe-
neveldt 1969:14)., Mungkin ratu ini
merupakan pewaris dari Dapunta Selen-
dra 7 Apabila mungkin, maka diperoleh
urutan raja-raja yang memerintah di
Medan, vyaitu Dapunta Selendra (?7-674
Masehi), Ratu Simo (674--7903 Masehi),
Mandimifiak (703--12 Masehi), R. Sanna
(710--17 Masehi), dan R. Sanjaya (717-
-46 Masenhi) .

Sanjaya memerintah di kerajaan
Medan sampai sekitar tahun 745 Masehi .
Berdasarkan penafsiran prasasti raja
Safkhara ia wafat Karena sakit selama
8 hari. Anaknya yang bernama Sankhara
karena takut akan Sang Guru yang tidak
benar Kkemudian meninggalkan agama
diwa, menjadi pemeluk agama Buddha
Mahayana, dan memindahkan pusat kera-
Jjaannya Ke arah timur (Poesponegoro
dan Nugroho Notosusanto 1984:129). Di
dalam Kitab Sejarah Nasional Indonesia
Il disebutkan bahwa raja Sankhara di-
samakan dengan Panankaran. Oleh Poer-
batjaraka Panamkaran disamakan dengan
Panaraban dalam Carita Parahyangan.

Apabila berpedoman bahwa sebuah
naskah atau prasasti disebut sejauh

apa yang diketahui penulis, maka Cari-
ta Parahyangan ditujukan Kepada R.
Panaraban (R. Tamperan).dan Prasasti
Safkhara ditujukan Kepada Safkhara
(Panamkaran). Jadi, Panaraban thdak
identik dengan Papaifkaran seperti yang
dikemukakan gleh Poerbatjaraka. Apala-
gi di dalam'Prasasti Wanua Thah |11
disebutkan Panaraban berkuasa setelah
Paqaﬁ&aran, yaitu pada tahun 784 Mase-
hi (Djoko Dwiyanto 1986:96). Dengan
demikian dapat diduga bahwa Safjaya
mempunyai 2 isteri dari daerah yang
berbeda. Isteri pertama berasal dari
daerah Jawa yang menurunkan Sankhara
(Papakarah), sedang istri kedua ber-
asal dari daerah Sunda menurunkan R.
Panaraban (R. Tamperan).?2)

Menurut Prasasti Wanua Thah 11|
Papamkaran naik tahta pada tanggal 7
OKtober 746 Masehi. Menurut de Casparis
raja ini adalah raja -bawahan dari raja
dailendra yang tidak disebut namanya
di dalam Prasasti Kalasan. Raja ini

- harus membantu raja $ailendra dalam

membuat bangunan suci bagi dewi Tara.
Menurut Coedes raja Saiiendra berasal
dari Fu-nan dan menganut agama Buddha
(1934:66--70)., la kemudian berhasil
menaklukan raja dari wangsa Sanjaya
yang telah berkuasa di Jawa Tengah dan
menganut agama Siwa (de Casparis
1956) . Seandainya dugaan de Casparis
bahwa Rakai Paqaﬁkaran itu seorang ra-
Ja bawahan itu benar, mengapa sebagai
raja bawahan ia mengguifakan gelar $ri
Maharaja yang artinya ‘raja besar’,

padahal gelar yang biasa dipakai oleh
raja bawahan adalah haji atau
samyahaji (Edhi Wuryantoro 1983:696),

Lagipula mengapa raja $ailendra memin-
ta bantuan dan bukan memerintahkan
raja bawahan untuk membuat bangunan
suci bagi dewi Tara ? Kalau raja Sai-
lendra meminta bantuan, maka konotasi-
nya Papatkaran adalah besar yang
membawahi raja $ailendra atau setidak-

11




!

tidaknya mempunyai Kedudukan yang
sejajar dengan raja Sailendra.

Di dalam Prasasti Kalasan Panafka-
ran disebut dengan nama ... maharaja
dyah paﬁcapapa pagaﬁkaran, sedangkan
di dalam Prasasti Mantyasih disebut
....... éri maharaiz rakai panankaran.
Dari dua nama itu yang perlu dibicara-
Kan adalah gelar sri maharaja. Gelar

" 4ri mahdrdja yang berkaitan dengan

masatah ini ditemukan juga di dalam
Prasasti Ligor dan N3alanda. Di dalam
Kedua prasasti itu disebutkan juga na-
ma Sailendra dan jalukan yang artinya
pembunuh musuh-musuh yang gagah perka-
sa (wirawairimathana). Nama $ailendra
dan julukan itu ditemukan juga di da-
lam Prasasti Kelurak dan
Tetapi di dalam Prasasti Kelurak ter-
dapat nama Dharanindra. Agar dapat
mengetahui Kaitan gelar, nama, wangsa,
dan julukan dapat dilihat pada tabel
di halaman 6. Pada tabel itu tampak
beberapa kesamaan antara Prasasti Li-
gor, Kalasan, Kelurak, Nalanda, Man-
tydsih, dan Wanua Thah 111. Kecuali
Prasasti Mantyasih dan Wanua Thah |11,
empat prasasti lainnya terdapat unsur
maliaradja, $ailendrawamsa, dan wairiwa-
rawirawimardana,

Di datam Prasasti Kelurak disebut-
Kan pendirian sebuah bangunan suci
buat Mafijusri atas perintah Dharanin-
dra pada tahun 782 Masehi. Raja ini
disebutkan juga di dalam Prasasti Li-

qor. Prasasti N3landa menyebutnya
sebagai Sailendrawansatilaka ’‘mustika
keluarga éailendra’ dan memperoleh

julukan $r7 wirawairimathana ’pembunuh
pahlawan musuh’, sedangkan julukannya
dalam Prasasti Kelurak adalah Wairiwa-

rawiramardhana ? pembunuh pahlawan
terkemuka musuh’. Di dalam Prasasti
Ligor disebut nama Wiggu, pembunuh

musuh-musuh yang sombong tidak bersi-
sa, dan Karena ia Kketurunan wangsa

1e

Kalasan.

dailendra maka ia bergelar $ri Mahara-
Jja. Dalam Prasasté'Néland? ia disebut

sebagai kakek B3laputradewa, dengah
sebutan raja Jawa, mustika Kkeluarga
éailendra, &7 Witawairimathana. la

beranak Samaratungga yang Kawin dengan
Tard, anak Dharmasetu dari Keluarga
Soma. Dengan demikian dapat disimpul-
kan bahwa ‘mustika Keluarga $ailendra“
adal ah raja yang diberi Julukan
’ pembunuh musuh-musuh tidak bersisa’.
Raja ini tidak lain adalah Panamkaran
yang disebut dalam Prasasti- Kalasan,
Mantyasih, dan Prasasti Wanua Tnah
L,

Panamkaran menjadi penguasa di
Medart dengan gelar 9r7 Mahardja Rakai
Panamkaran - dydh Sankhara (Pafcapana)
Panamkaran 4ri Sangramadhananjaya. la
memerintah sampai tahun 784 Masehi,
Kemudian digantikan oleh Rakai Panara-
ban menurut prasasti Wanua Tnah |11,




Catatan

t. Pada jaman dulu nenek moyang kita menggunakan konsep kKaliyuga untuk membe-
narkan fakta sejarah tentang tergulingnya seorang mahardja oleh raja
bawahannya (Schrieke 1957:77--81). Berdasarkan Kepercayaan ini I amanya
pemerintahan satu dinasti sekitar 19@ tahun atau runtuhnya pada pemerintahan
raja Keempat dari pendiri dinasti. Biasanya raja yang menggantikannya itu
mengumpamakan dirinya sebagai Sri Rama atau titisan dewa Wisnu. Kejadian
runtuhnya Kerajaan adalah pralaya. Raja akhir yang wafat pada waktu pralaya
misainya wawa (7), Dharmawangsa Tguh, dan Krtanagara. Dharmawangsa Tguh
merupakan raja KkKeempat dari wangsa ld$ana, dan Krtanagara merupakan raja
keempat dari Wangsa Rajasa.

Di dalam Prasasti Canggal disebutkan bahwa raja Sanna wafat, dan dunia ini
terpecah dan Kebingungan Karena Kehilangan pelindungnya. Di dalam Carita
Parahyangan disebutkan bahwa Kerajaan Sanna diserang oleh raja Purbasora,
Kemudian Sanna melarikan diri Ke Gunung Merapi. Dari dua sumber itu dapat
disimpulkan bahwa pada waktu Sanna memerintah telah terjadi penyerangan
terhadap kerajaannya. Setelah kKerajaan Sanna hancur, kKemudian muncul Sanjaya
sebagai penggantinya. Sebagai tanda penyatuan kerajaan, Sanjaya mendirikan
lingga di bukit Sthirangga.

Pada umumnya setiap habis pralaya terjadi pergantian Keluarga yang
memerintah. Dalam masalah kerajaan Medan tidak demikian Kejadiannya. Keluarga
yang memerintah di Meda’ tetap masih Keturunan dari raja yang sebelumnya.
Penggantinya (Sanjaya) dikatakan masih kemenakan dari Sanna {anak Sannaha).
Mungkin ia anak dari Sanna dan Sannaha akibat perkawinan Keluarga.

2. Di dalam naskah Pustaka Rajyawarnana i Bhumi Nusantara disebutkan bahwa
Sanjaya mempunyai dua istri, yaitu dewi Sekarkancana dari Sunda dan dewi
Sudhiwara dari Keling (Jawa). Dewi Sekarkancana dengan Sanjaya mempunyai anak
R. Panaraban (R. Tamperan) yang Kemudian berkuasa di Sunda, sedangkan Dewi
Sudhiwara dengan Sanjaya mempunyai anak PanangKaran yang kemudian berkuasa di
Medan (Ayatrohaedi 1986:4--7). Rupa-rupanya kekuasaan masing-masing anak
menurut asal ibunya dan lagi Sanjaya dikatakan pernah berkuasa di Sunda (723~
-32 Masehi) dan berkuasa di Jawa (732--54 Masehi).

Saya masih meragukan Kkeotentikan naskah itu Kkarena demikian lengkapnya
menguraikan Kejadian sejarah seperti yang telah diuraikan dalam Kitab Se jarah
Nasional Indonesia 1!. Sebagai contoh misalnya nama Panunggalan. Nama itu
hanya ada di dalam Prasasti Manty3sih dan telah ditulis dalam Kitab Se jarah
Nasional |l. Di dalam Prasasti Mantyasih ia disebutkan setelah Paqaﬁ&aran.
Dari Prasasti Wanua Tnah 1| nama Panunggalan tidak disebut, sedang yang
disebut adalah Panaraban.

Apabila Kita menganggap prasasti merupakan data sejarah yang otentik, mengapa
nama Panunggalan tidak disebut dalam Prasasti Wanua Thah 11| ? ﬁungkinkah
prasasti itu ditulis oleh penguasa yang tidak suka kepada Panunggalan. Kalau
demikian mengapa di situ juga disebutkan nama-nama "pembrontak" ? Jika

19




demikian, Kita harus memperlakukan dua sumber itu (naskah & prasasti) secara
adil dalam arti kKeduanya harus diselidiki keotentikannya sebelum dipakai

sebagai sumber penulisan sejarah.




Daftar Pustaka

Atja dan Ayatrohaedi

1986

Ayatrohaedi
1986

Boechari
1966

Bosch, F.D:K.
1925

190
1975

de Casparis, J.G.

1956
Coedes, G,
1918
1934

Damais, L.C.
1972

Djoko Dwiyanto
1986

Edhi Wuryantoro
1983

Groeneveldt, W.P.

1960

Majumdar, R.C.
1933

van ‘Naerssen
1947

Nagarakretabhumi /.5 Bandung: Bagian Proyek Penelitian dan
Pengkajian Kebudayaan Sunda {(Sundanologi), Direktorat
Jendral Kebudayaan, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

"Hubungan Keluarga Antara Sanjayawangsa dan Sai lendrawang-
sa". Dalam Romantika Arkeologia hal. 4--7, Jakarta: Keluarga
Mahasiswa Arkeologi Fakultas Sastra Universitas Indonesia.

"Preliminary Report on the Discovery of an Old Malay
Inscription at Sojomerto" dalam M/S/ 3 him. 2--3:241--51,

"Een oorkonde van het groot Klooster van Nalanda®, dalam 758G
65:509--88, ‘

"De inscriptie van Kelurak", dalam 7B5G 68:1--64

grivijaya, gailendra dan Sanjayavamga, (Seri Terjemahan No.
52) .. Jakarta: Bhratara.

Inscripties uit de Cailendra-tijd. Bandung Masa Baru.

"Le royaume de @rivijaya", BEFEO 18:1-36
"The Urigin of the Cailendra of Indonesia" JGIS |:66--70.

Repertoire onomastique de [’epigraphie Javanaise .Paris:
Ecole Francaise d’Extreme-Orient.

"Pengamatan terhadap data kesejarahan dari Prasasti Wanua
Tengah |1l tahun 998 Masehi", dalam Pertemuan {imiah
Arkeologi IV No. |la. Aspek Sosial-Budaya, hal. 92--110,
Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi Nasional.

"Sanjaya, Sailendra dan Kelingwéngsa (sebuah telaah

pendahuluan) ", Pertemuan /imiah Arkeoclogi |1, hal. 601--20,
Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi Nasional, Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan.

Historical Notes on Indonesia and Malaya Compiled from
Chinese Sources. Djakarta: Bhratara.

"Les rois Gailendra de Suvarnadvipa", BEFEO 33:121--41.

"The Gailendra Interregnum", dalam /ndia Antiqua 249--53,

15




'Q‘i vijaya, ¢ailendra, dan Sanjayawames, (Seri Terjemahan No.
5@) . Jakarta: Bharatara.

‘Marwati Djoenet dan Nugroho Notosusanto
Sejarah Nasional Indonesia /1. Jakarta: P.N. Balai Pustaka.

Indones i an Soc:olog/cal Studies. Part Two Ruter and Realm
in Early Java. The Hague/Bandung: W. van Hoeve

Kuntala, Sriwijaya dan Suwarnabhumi. Jakarta: Yayasan |dayu.

: stutter‘heim. Wik,
927 "Een belangri jke oorkonde uit de Kedoe", 7BG 67:173--216

16




Poerbat jaraka, R. Ng
1975 grivigjaya, gailendra, dan Sanjayawamca, (Seri Ter jemahan No.
5@) . Jakarta: Bharatara.

Poesponegoro, Marwati Djoenet dan Nugroho Notosusanto

1984 Sejarah Nasional Indonesia (1. Jakarta: P.N. Balai Pustaka.
Schrieke, B.J.O.
1957 indonesian Sociological Studies. Part Twp: Ruler and Realm

in Early Java. The Hague/Bandung: W. van Hoeve.

Slametmulyana

1984 Kuntala, Sriwijaya dan Suwarnabhumi. Jakarta: Yayasan |dayu.
Stutterheim, W.F.
1927 "Een belangri jke oorkonde uit de Kedoe", 7BG 67:173--216

16




