
131 

 

 

DOI: 10.55981/amt.2025.5517 

Diterima: 19-06-2024  Diperiksa: 20-02-2025  Disetujui: 17-12-2025 

 

 

PEMBANGUNAN KEMBALI CANDI PENINGGALAN BĀMEŚWARA 

OLEH KEN ANGROK DI KEDIRI: KAJIAN ARKEOLOGIS  

DAN POLITIK RELIGI 

 
Muhamad Satok Yusuf1 dan Juan Steven Susilo2 

1 Departemen Arkeologi, Fakultas Ilmu Pengetahuan Budaya, Universitas Indonesia 

Denjatayu2@gmail.com 
2 Komunitas Pelestari Sejarah dan Budaya Kaḍiri (PASAK Kaḍiri) 

Steven.juan52@gmail.com 

 

 

Abstract, Reconstruction of the Bāmeśwara Temple by Ken Angrok in Kediri: Archaeological and 

Political-Religious Studies. This paper discusses an episode in the political history of Ken Angrok, the 

founder of the Siŋhasāri Kingdom, in the ancient history of Indonesia. Ken Angrok's life and reign 

remain relatively obscure, with most of his biographical details found in texts such as Pararaton and 

brief mentions in Kākawin Nāgarakṛtāgama. Archaeological discoveries, such as two lintels dated to 

1148 Ś, provide material evidence to reconstruct aspects of Ken Angrok's reign. This study explores 

Ken Angrok's political activities during his reign in Tumapĕl and aims to answer key questions about 

the political and administrative structures of his time. K.R. Dark's descriptive qualitative social 

archaeology approach is used in this study, combining historical information and archaeological 

remains, to understand the political and religious dynamics during Ken Angrok's reign. The 

interpretation stage applies Anthony Giddens' theory of structuration, which emphasizes the dual 

relationship between structure and agency to analyze how Ken Angrok's actions affected the political-

religious structure in Kaḍiri. The result of the research is the identification of the lintels dated 1148 Ś 

as part of the temple structure which is associated with Ken Angrok's politico-religious strategy in 

Kaḍiri. Ken Angrok's understanding of the Kaḍiri socio-political structure, his manipulation of 

religious symbols, and his strategic alliances with religious and literary figures were key in 

consolidating his power and making Tumapĕl a prominent politico-religious center in East Java. This 

study provides an overview of Ken Angrok's meticulous use of social, political, and religious structures 

to legitimize his rule and maintain political stability, as well as making Kaḍiri a strong politico-

religious support structure during his reign. 

 

Keywords: Lintel, Politics-religion, Kaḍiri, Ken Angrok 

 

 

Abstrak, Kajian ini membahas episode sejarah politik Ken Angrok, pendiri Kerajaan Siŋhasāri, dalam 

sejarah kuno Indonesia. Kehidupan dan pemerintahan Ken Angrok masih relatif tidak begitu jelas, 

dengan sebagian besar detail biografinya ditemukan dalam teks seperti Pararaton dan disebutkan secara 

singkat dalam Kākawin Nāgarakṛtāgama. Temuan arkeologi, seperti ambang pintu berangka tahun 1148 

Ś, memberikan bukti material untuk merekonstruksi aspek pemerintahan Ken Angrok. Studi ini 

mengeksplorasi aktivitas politik Ken Angrok selama pemerintahannya di Tumapĕl dan bertujuan untuk 

menjawab pertanyaan kunci tentang struktur politik dan administratif pada masanya. Pendekatan 

deskriptif kualitatif arkeologi sosial K.R. Dark digunakan dalam penelitian ini, dengan menggabungkan 

informasi historis dan tinggalan arkeologi, untuk memahami dinamika politik dan keagamaan pada 

masa pemerintahan Ken Angrok. Tahap interpretasi menerapkan teori strukturasi Anthony Giddens, 

yang menekankan hubungan dualitas antara struktur dan agensi untuk menganalisis bagaimana tindakan  

 

 

AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025 

 

Journal homepage: https://ejournal.brin.go.id/amerta 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131–146 

 

 

 

132 

 

Ken Angrok memengaruhi struktur politik-keagamaan di Kaḍiri. Hasil penelitian berupa identifikasi 

ambang pintu berangka tahun 1148 Ś sebagai bagian dari struktur candi yang dikaitkan dengan strategi 

politik-keagamaan Ken Angrok di Kaḍiri. Pemahaman Ken Angrok tentang struktur sosial-politik 

Kaḍiri, manipulasi simbol-simbol keagamaan, dan aliansi strategisnya dengan tokoh-tokoh keagamaan 

dan sastra menjadi kunci dalam mengkonsolidasi kekuasaannya dan menjadikan Tumapĕl sebagai pusat 

politik-keagamaan yang menonjol di Jawa Timur. Studi ini memberikan gambaran tentang kecermatan 

Ken Angrok dalam menggunakan struktur sosial, politik, dan religi untuk melegitimasi 

pemerintahannya dan menjaga stabilitas politik, serta menjadikan Kaḍiri sebagai struktur pendukung 

politik-keagamaan yang kuat selama masa pemerintahannya. 

 

Kata kunci: Ambang pintu, Politik-religi, Kaḍiri, Ken Angrok 

 

 

1. Pendahuluan 

Sejarah Ken Angrok (berkuasa 1144–1149 

Śaka/1222–1227 M), pendiri Kerajaan 

Siŋhasāri, adalah salah satu episode menarik 

dalam sejarah Indonesia kuno. Informasi 

mengenai kehidupan dan pemerintahan Ken 

Angrok masih relatif sedikit. Mayoritas uraian 

biografi Ken Angrok ditemukan dalam naskah 

Pararaton, sementara Kākawin Nāgarakṛtāgama 

pupuh 40 baris ke-1-5 hanya menyebutnya 

secara singkat (Pigeaud 1960; Kriswanto 2009, 

11–59). Berita-berita dari prasasti, seperti 

Prasasti Mūla Maluruŋ (1177 Ś), 

Mariboŋ/Trowulan II (1186 Ś), Kuśmala (1217 

Ś), dan Balawi (1227 Ś) mengkonfirmasi 

biografi yang terdapat dalam kedua naskah 

tersebut, tetapi hanya menyebutkan peran Ken 

Angrok sebagai raja pertama Siŋhasāri 

(Widiyanti, Bawono, and Titasari 2018, 31–

35). 

Penelitian ini berupaya menelusuri 

aktivitas politik Ken Angrok selama masa 

pemerintahannya di Siŋhasāri. Hingga 

sekarang, tinggalan arkeologi dari periode Ken 

Angrok yang ditemukan masih terbatas, antara 

lain gentong dari Kabupaten Sidoarjo yang 

menjadi koleksi Museum Nasional dan ambang 

pintu berangka tahun 1148 Ś dari Situs Jambean 

dan koleksi Museum Airlangga Kota Kediri. 

Temuan yang menarik untuk dikaji adalah 

ambang pintu, karena berada di satu tempat 

dengan ambang pintu berangka tahun 1055 Ś 

dari periode Raja Bameśwara. Temuan tersebut 

menjadi bukti material yang dapat digunakan 

untuk merekonstruksi aspek-aspek tertentu, 

seperti politik dari pemerintahan Ken Angrok. 

Pusat pemerintahan raja-raja Tumapĕl/ 

Siŋhasāri menurut Prasasti Mūla Maluruŋ 

III.b.3 (1177 Ś) dan Pararaton berada di timur 

Gunung Kawi yang sekarang menjadi Kota dan 

Kabupaten Malang, Jawa Timur (Pigeaud 

1960; Boechari and Wibowo 1986, 184; 

Kriswanto 2009, 61). Temuan arkeologis 

tentang Ken Angrok di wilayah Kediri menjadi 

hal yang menarik. Berdasarkan uraian Kākawin 

Nāgarakṛtāgama pupuh 40 baris ke-1-5 dan 

Pararaton, Kaḍiri merupakan pusat kekuasaan 

musuh Ken Angrok yang dipimpin raja terakhir 

Kaḍiri, Śrī Kṛtajaya. Kerajaan Kaḍiri runtuh 

pada tahun 1144 Ś, kemudian digantikan 

Kerajaan Tumapĕl/Siŋhasāri (Pigeaud 1960, 

30–31; Muljana 2011, 95–96; Kriswanto 2009, 

51–57). Konteks tinggalan arkeologis masa 

Ken Angrok di bekas wilayah musuhnya 



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bāmeśwara oleh Ken Angrok di Kediri:  

Kajian Arkeologis dan Politik Religi 
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo 

 

 

133 

 

menjadi permasalahan yang perlu dikaji secara 

komprehensif. 

Beberapa ahli telah melakukan kajian 

kehidupan Ken Angrok, namun kajian-kajian 

tersebut masih bersifat fragmentaris dan 

terbatas pada ketokohan Ken Angrok, serta 

berfokus pada sumber sejarah teks 

Nāgarakṛtāgama dan Pararaton tanpa 

menghubungkannya dengan konteks tinggalan 

arkeologis. Dewi Salindri (2019, 104–16) 

mengkaji legitimasi kekuasaan Ken Angrok 

dengan membandingkan uraian teks Pararaton 

dan Nāgarakṛtāgama, namun hanya menyoroti 

konteks penggambaran kepahlawanan Ken 

Angrok dari sisi penyair. Susilo dan Sarkowi 

(2020, 1–10) telah melakukan kajian mengenai 

upaya politik Ken Angrok menjadi raja, namun 

hanya melihat struktur penggalangan dukungan 

di Tumapĕl dalam konteks historiografi Ken 

Angrok berdasarkan psikologi positif dari 

uraian teks Pararaton dan Nāgarakṛtāgama. 

Kajian-kajian tersebut belum memper-

timbangkan struktur dan agensi yang lebih 

kompleks di wilayah Kaḍiri dan Tumapĕl, serta 

relasi data arkeologis dan sejarah dalam 

konteks sosial, religi, dan politik pada masa 

tersebut. Penelitian yang lebih komprehensif 

diperlukan untuk memahami dinamika 

kekuasaan Ken Angrok, termasuk analisis 

terhadap tinggalan arkeologis yang dapat 

memberikan perspektif tambahan mengenai 

struktur politik, sosial, dan religi pada era 

tersebut. Hal ini akan memungkinkan 

rekonstruksi sejarah yang lebih komprehensif 

dan mendalam mengenai peran Ken Angrok 

dalam membentuk kerajaan Tumapĕl dan 

interaksinya dengan kekuatan politik lainnya di 

Jawa pada masa itu. 

Kebaruan artikel ini terletak pada 

penafsiran ambang pintu berangka tahun 1148 

Śaka di Situs Jambean sebagai bukti 

pembangunan kembali atau pemugaran, bukan 

sebagai indikasi pembangunan candi baru oleh 

Ken Angrok. Keberadaan ambang pintu 

tersebut pada lokasi yang sama dengan ambang 

pintu berangka tahun 1055 Śaka dari masa Raja 

Bāmeśwara menunjukkan adanya kesinambungan 

pemanfaatan ruang sakral dari periode Kaḍiri 

ke Tumapěl. Temuan ini digunakan untuk 

merekonstruksi strategi politik Ken Angrok 

dalam membangun legitimasi kekuasaan 

melalui pengelolaan warisan religius masa 

lampau. Analisis tersebut diperkuat dengan 

penerapan teori strukturasi Anthony Giddens 

yang memandang Ken Angrok sebagai agen 

perubahan yang bertindak dalam kerangka 

struktur lama Kaḍiri. Melalui tindakan tersebut, 

struktur politik dan religius Kaḍiri tidak 

dihapuskan, melainkan direproduksi dan 

distrukturkan kembali untuk menopang 

berdirinya kekuasaan Tumapěl. 

Mengingat minimnya kajian tentang 

kehidupan politik Ken Angrok sebagai raja 

Tumapĕl/Siŋhasāri yang dihubungan dengan 

tinggalan arkeologis dan dalam pandangan 

strukturasi, penelitian ini berupaya menjawab 

beberapa pertanyaan kunci: Bagaimana struktur 

politik dan administrasi pada masa pra dan saat 

Ken Angrok memerintah? dan bagaimana Ken 

Angrok mengkonsolidasikan kekuasaannya dan 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131–146 

 

 

 

134 

 

memperluas wilayah Siŋhasāri hingga ke 

wilayah Kaḍiri? 

 

2. Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

arkeologi sosial, yaitu upaya melihat tinggalan 

arkeologi sebagai bagian dari kehidupan 

masyarakat pada masa lampau, termasuk 

organisasi sosial, peran agen, persaingan dan 

konflik, ekologi, religi, kognisi, evolusi 

budaya, sejarah, hingga dampak yang 

ditimbulkan pada budaya material yang 

diwariskan (Dark 1995, 88–100). Dalam hal ini, 

digunakan metode analisis deskriptif kualitatif, 

ikonografi, komparatif, fungsi, dan kontekstual. 

Analisis deskriptif kualitatif mendasarkan pada 

penggambaran secara mendalam terhadap data 

penelitian berdasarkan ciri dan konteksnya, 

untuk memahami makna dan hubungan antar 

unsur secara interpretatif. Analisis ikonografi 

digunakan untuk mengidentifikasi simbol, 

bentuk, serta atribut visual (ikon) yang 

terkandung dalam objek kajian (relief, arca, 

atau ornamen), untuk memahami pesan 

ideologi keagamaan hingga pesan sosial yang 

direpresentasikan. Analisis komparatif ber-

upaya membandingkan antar objek serupa 

untuk memahami persamaan, perbedaan, 

hingga kemungkinan hubungan antarkeduanya. 

Analisis fungsi berupaya menelaah peran atau 

kegunaan material budaya dalam konteks 

sosial, religi, hingga budaya dari masyarakat 

pendukungnya. Adapun analisis kontekstual 

mendasarkan pada penempatan data dalam latar 

ruang, waktu, dan sistem budaya yang 

melingkupinya, sehingga interpretasi tidak 

terlepas dari kondisi historis dan lingkup 

sosialnya. 

Tahapan penelitian ini menggunakan 

pendekatan arkeologi sosial, mencakup tahapan 

pengumpulan sumber data, pengolahan data, 

analisis bukti, dan interpretasi (Dark 1995, 1–

13; 35). Sumber data meliputi informasi sejarah 

dan tinggalan arkeologis dari periode akhir 

Kaḍiri hingga awal Tumapĕl/Siŋhasāri, 

termasuk prasasti, naskah kuno seperti 

Pararaton dan Kākawin Nāgarakṛtāgama, 

serta temuan arkeologis seperti ambang pintu 

berinskripsi 1148 Ś dan 1055 Ś. Data yang telah 

diolah dan diverifikasi kemudian dianalisis 

menggunakan metode ikonografi, komparatif, 

fungsi, dan untuk memahami makna dan fungsi 

religius serta politik dari artefak tersebut. 

Tahap interpretasi dalam penelitian ini 

menggunakan teori strukturasi Anthony 

Giddens (1984, 2010, 1–7; 25–45), yang 

menekankan prinsip duality of structure, 

hubungan timbal balik di mana struktur dan 

agensi tidak berdiri sebagai entitas yang 

terpisah, melainkan saling membentuk dalam 

proses sosial yang berulang. Dalam kerangka 

ini, struktur dipahami sebagai kumpulan aturan 

(rules) dan sumber daya (resources) yang 

mengatur serta memungkinkan tindakan sosial, 

sedangkan agensi merujuk pada kapasitas 

refleksif individu atau kelompok untuk 

bertindak secara sadar dalam kerangka struktur 

tersebut (Giddens 1984, 1991, 2010, 1–7; 25–

45). Dengan demikian, struktur bukan sekadar 

kekuatan yang mengekang, tetapi juga medium 

yang memungkinkan reproduksi dan 

transformasi sosial melalui tindakan agen. 



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bāmeśwara oleh Ken Angrok di Kediri:  

Kajian Arkeologis dan Politik Religi 
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo 

 

 

135 

 

Dalam konteks penelitian ini, teori 

strukturasi digunakan untuk menganalisis 

bagaimana agensi Ken Angrok sebagai raja 

berperan dalam memengaruhi, mereproduksi, 

dan mengubah struktur politik-religi di wilayah 

Kaḍiri. Tindakan Ken Angrok tidak dilihat 

semata sebagai bentuk pemberontakan politik, 

melainkan sebagai praktik refleksif yang 

berlangsung di dalam kerangka struktur sosial, 

ideologis, dan keagamaan yang telah ada. 

Melalui kerangka ini, penelitian berupaya 

menyingkap bagaimana hubungan dialektis 

antara struktur dan agensi menghasilkan 

transformasi sosial-politik yang menandai 

peralihan dari Kaḍiri menuju Siŋhasāri. 

 

3. Hasil Penelitian dan Pembahasan 

3.1 Identifikasi Ambang Pintu sebagai 

Bagian dari Struktur Candi 

Temuan dua ambang pintu identik dalam 

bentuk, aksara, dan material telah ditemukan di 

Kediri. Ambang pintu pertama berasal dari 

Desa Purwokerto, Kecamatan Ngadiluwih, 

Kabupaten Kediri, dan sekarang disimpan di 

Museum Airlangga, Kota Kediri (Verbeek 

1891). Adapun ambang pintu kedua berada di 

punden (tempat keramat) Desa Jambean, 

Kecamatan Kras, Kabupaten Kediri, Jawa 

Timur (selanjutnya disebut Situs Jambean). 

Kedua temuan berjarak 5 km, sehingga diduga 

kuat merupakan bagian dari suatu bangunan di 

wilayah Purwokerto-Jambean, Kabupaten 

Kediri. 

Kedua komponen tersebut dipahat pada 

batu andesit, berbentuk balok. Ambang di Situs 

Jambean memiliki panjang 193 cm, lebar 48 

cm, dan tinggi 17 cm, sedangkan ambang 

koleksi Museum Airlangga memiliki panjang 

116 cm, lebar 32 cm, dan tinggi 19 cm. Salah 

satu sisi pada kedua ambang pintu memuat 

angka tahun 1148 Śaka dalam aksara Jawa 

Kuno yang dipahat dalam gaya aksara timbul 

atau aksara kuadrat. Pahatan angka tahun diapit 

dua hiasan bunga dengan empat mahkota yang 

mekar konsentris. Ambang pintu di Museum 

Airlangga memiliki nomor inventaris 

138/KDR/1996, sedangkan yang di Desa 

Jambean bernomor registrasi 88/KDR/1996. 

Selain itu, di Situs Jambean juga ditemukan 

ambang pintu lain yang berinskripsi tahun 1055 

Śaka, berukuran panjang 176 cm, lebar 56 cm, 

dan tinggi 24 cm. Artefak ini dirusak dengan 

benda keras oleh oknum tidak bertanggung 

jawab pada 9 Februari 2022, sehingga 

menyebabkan salah satu ujung ambang pintu 

pecah menjadi dua (lihat Gambar 1). 

Ambang pintu dalam arsitektur 

dibedakan menjadi dua yaitu lintel dan doorpel. 

Lintel adalah balok yang melintang pada bagian 

atas pintu, sedangkan doorpel adalah kolom 

yang berdiri di kanan-kiri pintu. Berdasarkan 

hal itu, maka temuan ambang pintu dari 

Jambean dan Purwokerto tersebut merupakan 

jenis lintel. Penggunaan ambang pintu telah 

dikenal dalam arsitektur Hindu-Buddha sejak 

periode Mataram Kuno hingga Majapahit, 

sebagaimana temuan di Kompleks Candi Dieng 

(Banjarnegara), Prambanan (Sleman), Sewu 

(Klaten), dan Kidal (Malang) (Sedyawati et al. 

2013, 135–43; 148–55; 291–93). Ambang pintu 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131–146 

 

 

 

136 

 

pada masa Siŋhasāri-Majapahit umumnya 

berfungsi sebagai elemen struktural untuk 

memperkuat lorong pintu candi atau gapura. 

Temuan serupa dari masa Majapahit termasuk 

ambang pintu Candi Kalicilik yang berinskripsi 

tahun 1271 Ś, Candi Angka Tahun Panataran 

yang berinskripsi tahun 1291 Ś, dan Gapura 

Plumbangan yang berinskripsi tahun 1312 Ś 

(Sedyawati et al. 2013, 66–71; 228–39; 242–

43) (lihat Gambar 2). Berdasarkan konteks 

penemuan ini, dapat diasumsikan bahwa fungsi 

ambang pintu berinskripsi 1148 Ś di Situs 

Jambean dan Museum Airlangga adalah 

sebagai bagian dari struktur candi atau gapura 

pada masa awal Siŋhasāri. 

Temuan bangunan suci dari masa 

Siŋhasāri yang orisinil cukup langka, dengan 

catatan bahwa Candi Kidal sebagai satu-

satunya candi yang tidak direnovasi oleh raja-

raja Majapahit. Candi-candi lain dari periode 

Siŋhasāri, seperti Candi Jago, Singosari, Jawi, 

dan Pertapan (Mleri), telah mengalami renovasi 

pada masa Majapahit (Sedyawati et al. 2013, 

240–41; 282–90; 294–301; 306–11; Yusuf, 

Srijaya, and Titasari 2021, 124–33). 

Berdasarkan uraian prasasti Palah (1119 S), 

Kākawin Nāgarakṛtāgama (1365 S), dan 

konteks fungsi candi sebagai tempat 

peribadatan, ambang pintu berinskripsi 1124 Ś 

di Jambean merupakan satu-satunya komponen 

bangunan keagamaan dari masa awal Siŋhasāri 

yang tersisa, menjadi bukti arkeologis selain 

prasasti yang menunjukkan keberadaan Ken 

Angrok sebagai raja pertama Siŋhasāri 

Gambar 1. Ambang pintu berangka tahun 1055 Ś di Situs Jambean (kiri); Ambang pintu berangka 

tahun 1148 Ś di Museum Airlangga Kediri 

(Sumber: Yusuf dan Susilo 2025) 

Gambar 2. Ambang pintu pada Candi Angka Tahun Panataran (kiri); detail bagian bawah ambang pintu 

dalam kondisi terbalik di salah satu struktur bangunan di Candi Panataran (kanan) 

(Sumber: Yusuf dan Susilo 2025) 

 



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bāmeśwara oleh Ken Angrok di Kediri:  

Kajian Arkeologis dan Politik Religi 
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo 

 

 

137 

 

(Pigeaud 1960, 30–31; Lutfi 1991; Soekmono 

2017). 

Fungsi kedua ambang pintu tersebut 

diduga kuat sebagai komponen atas pintu candi 

atau gapura. Dengan mempertimbangkan adanya 

dua temuan yang masing-masing dipahat pada 

satu sisi, dapat diasumsikan bahwa kedua ambang 

pintu ini merupakan bagian dari dua bangunan 

yang berbeda di Jambean. Adapun nafas 

keagamaan bangunan suci tersebut diduga kuat 

adalah Hindu-Śiwa berdasarkan beberapa 

pertimbangan berikut. Pertama, Ken Angrok 

dikenal sebagai pemuja Śiwa yang taat, serta 

mengklaim dirinya sebagai dewārāja Bhaṭāra 

Guru (Kriswanto 2009, 55). Dewārāja adalah 

konsep klaim penguasa sebagai titisan dewa 

untuk memperkokoh dan melegitimasi 

kekuasaannya (Heine-Geldern 1982, 1–34). 

Kedua, temuan ambang pintu berinskripsi 1055 Ś 

dari periode Raja Bāmeśwara di lokasi yang 

sama. Śrī Bāmeśwara merupakan pemuja Śiwa 

berdasarkan lencana candrakāpala (bulan digigit 

tengkorak) yang merupakan simbol Dewa Śiwa, 

dalam berbagai prasastinya, seperti Padlĕgan I 

(1038 Ś), Panumbangan I (1042 Ś), Gĕnĕŋ I (1050 

Ś), Candi Tuban (1051 Ś), Tangkilan (1052 Ś), 

Besole (1054 Ś), Pagĕliran (1056 Ś), dan Murni 

Jaya (1057 Ś) (Brandes 1913, 151–54; 159–63; 

Damais 1952, 66–67; Suhadi and Kartakusumah 

1996, 33–36; 55–57; 60). Ada pula prasasti 

Karangrejo (1056 Ś) yang dipahatkan di belakang 

arca Gaṇeśa, merupakan putra Dewa Śiwa 

(Damais 1952, 36; Suhadi and Kartakusumah 

1996, 36). 

3.2 Struktur Sosial dan Dinamika 

Kekuasaan pada Masa Akhir Kaḍiri 

Periode akhir Kaḍiri, dalam hal ini merujuk 

pada masa pemerintahan Raja Kṛtajaya (1116–

1144 Ś/1194–1222 M), memperlihatkan suatu 

dinamika sosial yang kompleks, ditandai oleh 

relasi yang semakin intens antara kekuasaan 

politik, otoritas religius, dan produksi 

pengetahuan sastra. Berbagai prasasti dan 

tinggalan arkeologi menunjukkan bahwa 

struktur masyarakat Kaḍiri pada masa ini telah 

berkembang menjadi suatu tatanan hierarkis 

yang mapan, di mana kekuasaan raja tidak 

hanya berakar pada otoritas politik, tetapi juga 

pada legitimasi religius yang dikonstruksi 

melalui konsep dewārāja Śiwa. Struktur sosial 

tersebut dapat dibaca sebagai hasil dari proses 

historis panjang yang melibatkan interaksi 

antara struktur (aturan, norma, lembaga 

keagamaan) dan agensi (tindakan individu atau 

kelompok yang berpengaruh), sebagaimana 

dijelaskan dalam teori strukturasi oleh Anthony 

Giddens (Giddens 1984, 2010). 

Dalam kerangka teori strukturasi, 

struktur sosial Kaḍiri tidak dilihat sebagai 

entitas statis, melainkan sebagai sistem aturan 

dan sumber daya yang secara simultan 

membatasi dan memampukan tindakan sosial. 

Raja, para pendeta Śaiwa, resi di 

kadewaguruan, dan sastrawan adalah agen 

yang tidak hanya mereproduksi struktur 

kekuasaan yang ada, tetapi juga 

mengartikulasikannya kembali dalam konteks  

 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131–146 

 

 

 

138 

 

sosial-politik yang berubah. Prasasti 

Redilekara/Ukir Negara II (1120 Ś) dan 

Subhasita (1120 Ś) memberikan indikasi 

tentang hubungan erat antara pusat kekuasaan 

dan jaringan keagamaan di lereng barat Gunung 

Kawi hingga Malang, serta di lereng selatan 

Gunung Pegat (Blitar), melalui pemberian 

anugerah otonomi geopolitik dan religi di 

wilayah karesian serta sīma kepada para resi 

(Brandes 1913, 180; Suhadi and Kartakusumah 

1996, 8–11; Yusuf, Srijaya, and Titasari 2021). 

Hal ini juga didukung oleh delapan situs 

keagamaan di luar istana yang tersebar di 

Nganjuk hingga Blitar (lihat Tabel 1). Situs-

situs tersebut menunjukkan adanya sistem 

kadewaguruan, wanāśrama, atau kabuyutan 

yang tidak hanya berfungsi sebagai pusat 

spiritual, tetapi juga sebagai simpul produksi 

pengetahuan dan legitimasi politik. 

Giddens (1984, 25–28) menekankan 

bahwa reproduksi struktur sosial berlangsung 

melalui rutinitas tindakan sosial yang diulang 

dan disadari oleh agen. Dalam konteks Kaḍiri, 

para agamawan dan sastrawan istana 

memainkan peran sebagai agen simbolik yang 

mengukuhkan tatanan kekuasaan raja. Mereka 

menulis kākawin dan teks-teks ajaran yang 

menggambarkan raja sebagai perwujudan 

kosmis dari dewata, sehingga memperkuat 

ideologi dewārāja. Karya-karya seperti 

No Lokasi Sumber Pendukung Analisis 

1. 
Sumberurip, Tirip, 

Berbek, Nganjuk  

Inskripsi Sumberurip 

(1116 Ś/1194 M) 

Adanya fragmen inskripsi “kabu” diduga 

merujuk pada kabuyutan, selain juga 

perbandingan karakteristik prasasti pendek 

yang serupa dengan inskripsi Candi Lor, 

Subhasita, dan Sentonodowo 

2. 
Gunung Pegat, Srengat, 

Blitar 

Prasasti Subhasita (1120 

Ś/1198 M) 

Prasasti berisi seruan pemujaan di sang Hyang 

Kabuyutan ri Subhaṣitā oleh kaki ri Subhaṣitā 

3. 
Candirejo, Loceret, 

Nganjuk  

Inskripsi Candi Lor (1120 

Ś/1198 M) 

Prasasti pendek berisi mantra keagamaan, 

lazimnya ditemukan di kadewaguruan 

4. 
Gunung Kawi, Blitar-

Malang 

Prasasti Ukir Negara II 

(1120 Ś/1198 M) 

Prasasti menyebutkan tokoh Śrī Jigjaya Rěsi 

yang berhubungan dengan figur resi 

5. Gaprang, Kanigoro, Blitar 
Jambangan Gaprang 

(1123 Ś/1202 M) 

Jambangan lazim ditemukan di situs 

keagamaan. Keberadaan inskripsi 

menunjukkan periode pembuatan, serta 

pentingnya artefak dalam praktik religi 

6. 
Penataran, Nglegok, 

Blitar 

Inskripsi Sentono Dowo 

(1130 Ś/1208 M) 

Prasasti menyebutkan filsafat religi yang 

berhubungan dengan aktivitas karesian 

7. Blitar 

Gentong berinskripsi 

Penataran (1131 Ś/1210 

M) 

Gentong lazim ditemukan di situs keagamaan. 

Keberadaan inskripsi menunjukkan periode 

pembuatan, serta pentingnya artefak dalam 

praktik religi 

8. Blitar 

Jambangan berinskripsi 

Penataran (1134 Ś/1212 

M) 

Jambangan lazim ditemukan di situs 

keagamaan. Keberadaan inskripsi 

menunjukkan periode pembuatan, serta 

pentingnya artefak dalam praktik religi 

 

Tabel 1. Lokasi Kadewaguruan pada Masa Pemerintahan Kṛtajaya (Sumber: Yusuf dan Susilo 2025) 

 



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bāmeśwara oleh Ken Angrok di Kediri:  

Kajian Arkeologis dan Politik Religi 
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo 

 

 

139 

 

Kākawin Hariwaŋśa, Sumanasāntaka, dan 

Lubdhaka mencerminkan upaya intelektual 

untuk menginternalisasi hubungan antara raja 

dan kosmos, sekaligus memperlihatkan bahwa 

struktur sosial tersebut sangat bergantung pada 

reproduksi makna religius melalui teks dan 

ritual. Pada Kākawin Hariwaŋśa diceritakan 

bahwa raja merupakan pelindung para penyair, 

serta memberikan anuerah sesuka hati kepada 

sastrawan yang paling terkemuka (kawīndra). 

Di sisi lain, keberhasilan sastrawan dalam 

memuji kebijaksanaan dan kekuasaan raja 

dalam karya sastranya dipercaya mampu 

menambah kesaktian raja serta membuat 

musuh-musuhnya ketakutan (Zoetmulder 1985, 

196–200). Hal ini juga didukung uraian 

Kākawin Nāgarakṛtāgama, bahwa Śrī Kṛtajaya 

digambarkan sebagai raja-sastra, sehingga 

menunjukkan hubungan erat antara raja dengan 

sastrawan (Pigeaud 1960, 30–31). 

Namun demikian, sistem ini juga 

mengandung ketegangan. Berdasarkan 

pembacaan terhadap Pararaton, menjelang 

akhir masa pemerintahan Śrī Kṛtajaya, para 

pendeta dan sastrawan Kaḍiri mulai 

menunjukkan gejala perpecahan dalam 

mendukung otoritas raja. Naskah Pararaton 

menggambarkan para pendeta dan sastrawan 

Kaḍiri melarikan diri ke Tumapěl sebab 

menolak perintah Śrī Kṛtajaya untuk 

menyembahnya (Kriswanto 2009, 51–55).  Hal 

ini dapat dipahami sebagai gejala disartikulasi 

struktur, yakni ketika agen-agen kunci tidak 

lagi mereproduksi norma legitimasi yang sama, 

melainkan mulai menegosiasikan makna 

kekuasaan baru. Dalam kerangka teori 

strukturasi, momen semacam ini menunjukkan 

adanya peluang bagi transformasi struktur 

melalui tindakan refleksif agen (Giddens 1991, 

35–36). 

Secara arkeologis, bukti adanya jaringan 

spiritual di wilayah Blitar-Tulungagung-

Nganjuk memperlihatkan bagaimana struktur 

sosial Kaḍiri berlapis dan saling terhubung. 

Situs-situs seperti Sumberurip, Gunung Pegat, 

Candi Lor, Gunung Kawi, Gaprang, dan 

Penataran, merupakan pusat aktivitas religius 

yang memperlihatkan hubungan patronase 

antara raja dan komunitas spiritual (lihat Tabel 

1). Sebagai contoh, Prasasti Subhasita (1120 

Ś/1198 M) memberitakan kewenangan kaki 

ri Subhaṣitā untuk menyeru agamawan di 

maṇḍala-nya agar beribadah di sang Hyang 

Kabuyutan ri Subhaṣitā, sementara prasasti 

Ukirnegara II (1120 Ś/1198 M) memberitakan 

penetapan anugerah sīma oleh Śrī Jigjaya 

Rěsi (Brandes 1913; Suhadi and 

Kartakusumah 1996; Yusuf, Srijaya, and 

Titasari 2021). Para pendeta yang berdiam di 

kadewaguruan tersebut memperoleh status 

sosial tinggi sekaligus tanggung jawab moral 

sebagai penjaga keseimbangan antara dunia 

sakral dan dunia politik. Prasasti-prasasti 

yang mencatat pemberian tanah sīma kepada 

komunitas tersebut menunjukkan bahwa 

relasi kekuasaan bersifat timbal balik: raja 

memperoleh legitimasi spiritual, sementara 

komunitas religius memperoleh per- 

lindungan dan sumber daya ekonomi (lihat 

Tabel 2). 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131–146 

 

 

 

140 

 

Dengan demikian, struktur masyarakat 

Kaḍiri pada masa akhir dapat digambarkan 

sebagai sistem yang memiliki dua poros utama, 

yakni struktur kekuasaan politik yang berakar 

pada istana, dan struktur religius yang berakar 

pada jaringan kadewaguruan. Kedua poros ini 

tidak saling terpisah, tetapi terhubung melalui 

pertukaran simbolik dan politik yang terus 

direproduksi. Konsep ‘struktur ganda’ 

semacam ini sejalan dengan pemikiran William 

H. Sewell Jr. (1992, 16–18), yang menekankan 

bahwa struktur bersifat multiple dan selalu 

terbuka untuk reinterpretasi oleh agen-agen 

sosial. 

No Prasasti & Inskripsi Lokasi Asal Keterangan 

1. Sunghai (1116 Ś/1194 M) 
Kamulan, Durenan, 

Trenggalek 

Memuat anugerah sīma Śrī Kṛtajaya kepada 

warga Sunghai 

2. 
Sumberurip (1116 Ś/1194 

M) 

Sumberurip, Tirip, 

Berbek, Nganjuk 

Inskripsi ditulis pada batu stela, pada sisi depan 

dipahatkan angka tahun, sedangkan sisi 

belakang inskripsi aus, namun terdapat bacaan 

“kabu..” 

3. Palah (1119 Ś/1197 M) 
Candi Panataran, 

Nglegok, Blitar  

Memuat anugerah sīma Kṛtajaya untuk Candi 

Panataran 

4. 
Subhasita (1120 Ś/1198 

M) 

Gunung Pegat, Srengat, 

Blitar 

Memuat seruan kaki ri Subhaṣitā kepada 

agamawan di maṇḍala-nya untuk beribadah di 

sang Hyang Kabuyutan ri Subhaṣitā 

5. 
Candi Lor (1120 Ś/1198 

M) 

Candirejo, Loceret, 

Nganjuk 

Batu stela dipahatkan inskripsi 1120 dan 

mantra 

6. 
Ukir Negara II (1120 

Ś/1198 M) 

Ngadirenggo, Wlingi, 

Blitar 

Memuat anugerah sīma Śrī Jigjaya Rěsi kepada 

warga Pamotoh 

7. 
Gaprang (1123 Ś/1202 

M) 
Gaprang, Kanigoro, Blitar 

Jambangan yang dipahatkan inskripsi angka 

tahun, menjadi tanda sarana ritus keagamaan 

8. 
Galunggung (1122 

Ś/1200 M) 

Panjerejo, Rejotangan, 

Tulungagung 

Memuat anugerah sīma Śrī Kṛtajaya kepada 

warga Galunggung 

9. Buntěl (1126 Ś/1204 M) 
Sumberingin Kulon, 

Ngunut, Tulungagung 

Pembacaan lengkap belum tersedia, namun 

menyebutkan dūwān i buntěl dan dipahatkan 

śṛṅgalāñchana (lencana Śrī Kṛtajaya) 

10. 
Manggar (1127 Ś/1206 

M) 

Cemandi, Kunir, 

Wonodadi, Blitar 

Pembacaan lengkap belum tersedia, namun 

menyebutkan dūwān i maṅgar dan dipahatkan 

śṛṅgalāñchana 

11. 
Lawadan (1127 Ś/1205 

M) 

Wates, Campurdarat, 

Tulungagung 

Memuat anugerah sīma Śrī Kṛtajaya kepada 

warga Lawadan 

12. 
Sentono Dowo (1130 

Ś/1208 M) 

Penataran, Nglegok, 

Blitar 

Batu stela dipahatkan inskripsi: 1130 dhībūta 

bhawa kṛtalan 

13. 
Museum Penataran I 

(1131 Ś/1210 M) 
Museum Penataran, Blitar 

Gentong batu yang dipahatkan inskripsi angka 

tahun, menjadi tanda sarana ritus keagamaan 

14. 
Museum Penataran  II 

(1134 Ś/1212 M) 
Museum Penataran, Blitar 

Jambangan yang dipahatkan inskripsi 

candrasengkala: kṛtāguṇa rupaku, menjadi 

tanda sarana ritus keagamaan 

15. 
Kuningan (1134 Ś/1213 

M) 

Kuningan, Kanigoro, 

Blitar 

Ambang pintu yang dipahatkan inskripsi: 

kṛtāguṇa bhawa hyaŋ rāma 1134 

16. 
Merjosari (1138 Ś/1212 

M) 

Merjosari, Lowokwaru, 

Malang 

Pembacaan lengkap belum dilakukan, namun 

pada bagian depan dipahatkan inskripsi: 

kṛtajaya 

 

Tabel 2. Prasasti dan Inskripsi pada Masa Pemerintahan Raja Kṛtajaya (Sumber: Brandes 1913; Lutfi 1991; 

Suhadi and Kartakusumah 1996; Sekali 2004; Komaruzaman 2005; Nastiti et al. 2025) 

 



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bāmeśwara oleh Ken Angrok di Kediri:  

Kajian Arkeologis dan Politik Religi 
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo 

 

 

141 

 

Menjelang keruntuhan Kaḍiri, interaksi 

antara struktur-struktur ini mulai menunjukkan 

ketimpangan. Legitimasi dewārāja Śiwa yang 

selama ini menopang kekuasaan Śrī Kṛtajaya 

mulai kehilangan efektivitas simboliknya, 

seiring dengan munculnya figur-figur baru 

yang memanfaatkan struktur tersebut untuk 

membangun klaim alternatif atas kekuasaan. 

Dalam situasi ini, tindakan sosial individu 

seperti Ken Angrok menjadi signifikan: ia 

memanfaatkan celah dalam struktur sosial dan 

ideologis Kaḍiri untuk mengartikulasikan 

bentuk baru kekuasaan yang akan berkembang 

menjadi fondasi politik Tumapěl. 

Dengan demikian, struktur sosial Kaḍiri 

pada masa akhir tidak dapat dipahami semata-

mata sebagai sistem feodal religius, melainkan 

sebagai arena strukturasi, di mana praktik, 

simbol, dan tindakan individual saling 

memproduksi dan mereproduksi makna 

kekuasaan. Transformasi sosial yang terjadi 

pada masa ini bukan sekadar hasil dari 

perebutan politik, tetapi juga dari pergeseran 

dalam cara struktur makna religius diproduksi 

dan diinterpretasikan oleh agen-agen sosialnya. 

 

3.3. Politik-Religi dan Strategi 

Strukturisasi Kekuasaan Ken Angrok 

di Kaḍiri 

Transformasi kekuasaan dari Kaḍiri ke Tumapĕl 

tidak dapat semata-mata dipahami sebagai 

pergantian rezim politik, melainkan sebagai 

proses reproduksi dan reartikulasi struktur 

kekuasaan yang bersifat religius dan simbolik. 

Dalam konteks teori strukturasi Anthony 

Giddens (1984, 2010), tindakan politik Ken 

Angrok sebagai agen tidak berlangsung di luar 

struktur sosial-religius Kaḍiri, tetapi justru 

melalui pemanfaatan dan resemantisasi unsur-

unsur struktur tersebut. Struktur di sini bukanlah 

entitas yang kaku, melainkan seperangkat aturan 

dan sumber daya yang dapat dimobilisasi untuk 

membentuk legitimasi baru. Ken Angrok 

bertindak dalam duality of structure, di satu sisi 

ia dibatasi oleh tatanan religius dan politik 

Kaḍiri yang bercorak Śiwaistik, namun di sisi 

lain ia juga menggunakan tatanan itu untuk 

menegaskan dirinya sebagai penguasa sah dan 

dewārāja sejati. 

Dalam tradisi politik Jawa Timur abad ke-

12 Masehi, kekuasaan raja tidak dapat 

dipisahkan dari sistem religius yang 

mendukungnya. Dewārāja bukan hanya konsep 

metafisik, tetapi juga praktik politik yang 

diinstitusikan melalui jaringan para agamawan, 

pendeta, dan sastrawan yang berfungsi sebagai 

penopang ideologis kerajaan. Pararaton 

menarasikan bahwa Ken Angrok berhasil 

menggulingkan Śrī Kṛtajaya bukan hanya 

melalui kekuatan militer melalui perang Gantěr, 

melainkan juga lewat provokasi ideologis 

terhadap kelompok agamawan dan sastrawan 

Kaḍiri, dengan menuduh raja telah ‘mabuk 

agama’ (Kriswanto 2009, 51–55). Tuduhan ini 

dapat dimaknai sebagai strategi dekonstruktif 

untuk menggoyahkan legitimasi lama yang telah 

disakralkan. Melalui narasi bahwa dirinya 

adalah perwujudan sejati dari prinsip Śiwa, Ken 

Angrok menggeser struktur makna kekuasaan 

dari pusat Kaḍiri menuju Tumapĕl. 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131–146 

 

 

 

142 

 

Bukti arkeologis memperkuat tafsir ini. 

Salah satu temuan paling penting terkait politik-

religi Ken Angrok adalah keberadaan dua 

ambang pintu batu di Candi Jambean, Kediri 

selatan, masing-masing berangka tahun 1055 

Śaka (1133 M) dan 1148 Śaka (1226 M). 

Ambang pintu pertama berasal dari masa Śrī 

Bāmeśwara, raja pertama Kaḍiri, sementara 

yang kedua berasal dari masa awal 

pemerintahan Ken Angrok sebagai raja 

Tumapĕl. Penemuan dua ambang pintu pada 

satu lokasi yang sama menunjukkan indikasi 

kuat bahwa Ken Angrok sengaja membangun 

ulang candi lama yang telah berdiri sejak masa 

Śrī Bāmeśwara. Secara simbolis, tindakan ini 

dapat dibaca sebagai upaya untuk mereklaim 

jejak genealogis dan sakralitas politik Kaḍiri, 

sekaligus menandai transisi kekuasaan melalui 

reinskripsi ruang suci. 

Śrī Bāmeśwara merupakan raja pertama 

Kaḍiri yang memperhatikan rakyatnya, 

dibuktikan melalui pemberian anugerah sīma 

kepada masyarakat di Blitar, Kediri, dan 

Tulungagung (lihat Tabel 3). Selain itu, 

No Prasasti Lokasi Asal Lokasi Sekarang Referensi 

1. Karanggayam (1034 Ś)  Karanggayam, Blitar  In situ Penulis 

2. Padlĕgan I (1038 Ś) Pikatan, Blitar  Museum Penataran, Blitar 

(Brandes 1913, 

151–54; Damais 

1952, 66–67; 

Suhadi and 

Kartakusumah 

1996, 66–67) 

3. Panumbangan I (1042 Ś) Plumbangan, Blitar In situ 

(Brandes 1913, 

159–63; Damais 

1952, 66–67) 

4. Gĕnĕŋ I (1050 Ś) Brumbung, Kediri 
Balai Desa Brumbung, 

Kediri 

(Damais 1952, 66–67; 

Suhadi and 

Kartakusumah 1996, 

60) 

5. Candi Tuban (1051 Ś) Domasan, Tulungagung Museum Nasional Indonesia 
(Damais 1952, 66–

67) 

6. Tangkilan (1052 Ś) Padangan, Kediri In situ 
(Damais 1952, 66–

67) 

7. Besole (1054 Ś) Besole, Blitar In situ 

(Suhadi and 

Kartakusumah 1996, 

55) 

8. Pagĕliran (1056 Ś) Jajar, Blitar In situ 

(Suhadi and 

Kartakusumah 1996, 

56) 

9. Karangrejo (1056 Ś) Karangrejo, Blitar Pendopo Kabupaten Blitar 

(Damais 1952, 36; 

Suhadi and 

Kartakusumah 1996, 

36) 

10. Murni Jaya (1057 Ś) Pesantren, Kediri Museum Airlangga, Kediri 

(Damais 1952, 66–67; 

Suhadi and 

Kartakusumah 1996, 

47; 60–61) 

 

Tabel 3. Prasasti dari masa pemerintahan Śrī Bāmeśwara (Sumber: Yusuf dan Susilo 2025) 



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bāmeśwara oleh Ken Angrok di Kediri:  

Kajian Arkeologis dan Politik Religi 
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo 

 

 

143 

 

pemerintahan Śrī Bāmeśwara juga cukup lama 

daripada raja-raja Kaḍiri lainnya. Ia 

memerintah Kerajaan Kaḍiri selama 23 tahun 

berdasarkan temuan prasasti pertamanya, 

Karanggayam (1034 Ś) di Blitar dan prasasti 

terakhirnya, Murni Jaya (1057 Ś) di Kediri. 

Periode pemerintahan yang cukup lama 

tersebut menandakan stabilitas politik suatu 

negara. 

Dalam kerangka strukturasi, tindakan 

membangun ulang candi di Jambean 

mencerminkan bentuk ‘reproduction through 

appropriation’. Ken Angrok tidak meng- 

hancurkan sistem lama, tetapi memanfaatkan 

simbol-simbol Kaḍiri untuk mengonstruksi 

identitas baru Tumapĕl. Dengan memilih situs 

yang dahulu menjadi lokus keagamaan raja 

pertama Kaḍiri, ia secara strategis 

menghubungkan dirinya dengan warisan 

Śiwaistik yang dominan di wilayah itu. Baik Śrī 

Bāmeśwara maupun Ken Angrok dikenal 

sebagai pemuja Śiwa, sehingga pembangunan 

ulang candi di Jambean dapat dipahami sebagai 

bentuk kontinuitas ideologis yang dipakai 

untuk membungkus perubahan politik radikal. 

Ken Angrok memanfaatkan kompatibilitas ini 

sebagai instrumen legitimasi, suatu bentuk 

praktik strukturasi yang menghubungkan 

agensi dengan reproduksi makna kolektif. 

Konteks spasial Jambean juga mem-

perkuat interpretasi politik-religi tersebut. 

Secara geografis, lokasi Jambean berada di 

Kediri bagian selatan menjadi titik tengah 

strategis antara Tulungagung dan Trenggalek di 

selatan dan barat daya, serta Blitar di timur. 

Wilayah ini merupakan zona perbatasan 

administratif sekaligus keagamaan yang padat 

dengan tinggalan arkeologis berupa prasasti 

sīma dari masa Śrī Kṛtajaya, serta jejak 

kadewaguruan yang berkaitan dengan 

komunitas agamawan Kaḍiri masa akhir (lihat 

Tabel 1 & 2). Kaḍiri Selatan juga menjadi 

wilayah penting, sebagai tempat pengungsian 

Śrī Kṛtajaya yang terusir dari istana Katang-

katang saat diserang musuh dari timur 

berdasarkan uraian Prasasti Sunghai (1116 

Ś/1194 M) (...tka ni śatru wadwā kāla sangke 

pūrwwa ... śrī mahārāja tatkāla ni n kentar 

sangke kaḍatwan ring katangkatang...) 

(Brandes 1913, 173). Selain itu, geografi Kaḍiri 

Selatan yang merupakan dataran rendah 

dilewati Sungai Brantas serta berpagar 

perbukitan kapur selatan dari Trenggalek 

hingga Blitar dapat menjadi akses mudah bagi 

musuh untuk menyerang ibukota Daha atau 

bersembunyi di dekat ibukota. Dengan 

demikian, pembangunan ulang candi di 

Jambean oleh Ken Angrok dapat ditafsirkan 

sebagai langkah strategis untuk 

mengintegrasikan ruang-ruang religius marjinal 

ke dalam orbit politik Tumapĕl serta penjalinan 

benteng pertahanan. Ia tidak hanya 

menaklukkan Kaḍiri secara militer, tetapi juga 

menaklukkan simbol-simbol spiritualnya, 

mengubahnya menjadi basis legitimasi 

kekuasaan baru. 

Langkah ini sejajar dengan gagasan 

strukturasi ruang kekuasaan seperti dijelaskan 

oleh Edward Soja (1989, 79–82), bahwa ruang 

bukan hanya wadah aktivitas, tetapi juga 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131–146 

 

 

 

144 

 

produk dan medium kekuasaan yang menata 

praktik sosial. Dalam konteks ini, Jambean 

berfungsi sebagai ruang reproduksi simbolik di 

mana tindakan Ken Angrok menegosiasikan 

antara tradisi (struktur lama Kaḍiri) dan inovasi 

(identitas Tumapĕl). Melalui tindakan 

arsitektural dan religius di situs tersebut, Ken 

Angrok menegaskan dominasi Tumapĕl atas 

memori kolektif Kaḍiri, sekaligus meng- 

amankan posisi dirinya dalam kosmologi 

politik Jawa Timur selama masa 

pemerintahannya pada kurun tahun 1144–1449 

Ś (1222–1227 M). 

Selain itu, praktik politik-religi ini juga 

memperlihatkan kesadaran Ken Angrok 

terhadap pentingnya peran para agamawan 

Śiwaistik yang sebelumnya menjadi basis 

legitimasi Kaḍiri. Dengan membangun candi di 

wilayah yang kaya akan situs pertapaan, ia 

mengonstruksi ulang jaringan spiritual yang 

sebelumnya menopang Kaḍiri menjadi 

instrumen ideologis bagi Tumapĕl. Hal ini 

menunjukkan bahwa strategi kekuasaan Ken 

Angrok tidak hanya bergerak dalam ranah 

militer atau politik praktis, tetapi juga dalam 

reproduksi struktur makna religius dan 

simbolik yang melekat dalam budaya Jawa 

Kuno. Tindakan ini selaras dengan analisis 

Giddens (Giddens 1984, 14–16, 2010) bahwa 

kekuasaan sosial selalu bersifat relasional dan 

bergantung pada kemampuan agen untuk 

memobilisasi sumber daya simbolik dan 

normatif dalam struktur yang ada. 

Dengan demikian, rekonstruksi candi di 

Jambean oleh Ken Angrok bukanlah tindakan 

kebetulan secara arsitektural, melainkan 

ekspresi politik-religi yang kompleks. Ia 

berfungsi sebagai media strukturasi di mana 

kekuasaan baru diartikulasikan melalui 

kontinuitas simbolik masa lalu. Transformasi 

dari Kaḍiri ke Tumapĕl mencerminkan proses 

dialektik antara struktur lama (tradisi Śiwaistik 

Kaḍiri) dan agensi baru (Ken Angrok sebagai 

raja pendiri Tumapĕl). Dari sudut pandang 

arkeologi politik, Jambean merupakan situs di 

mana ideologi, ruang, dan kekuasaan saling 

berkelindan, menjadikan ruang suci sebagai 

sarana material untuk melegitimasi perubahan 

sosial. Seperti diungkapkan oleh Sewell (1992, 

9–11), struktur sosial hanya bertahan sejauh 

agen mampu mengaktifkan dan mengubahnya.  

Dalam hal ini, Ken Angrok berhasil 

memanfaatkan struktur Kaḍiri untuk 

menciptakan struktur Tumapĕl yang baru, tanpa 

memutus akar religiusnya. 

 

4. Penutup 

Pembangunan ulang candi di Jambean oleh Ken 

Angrok merupakan manifestasi konkret dari 

politik legitimasi dan rekonstruksi religius yang 

berlangsung pada masa transisi antara Kaḍiri 

dan Tumapěl. Berdasarkan bukti arkeologis 

berupa dua ambang pintu berangka tahun 1055 

Śaka dan 1148 Śaka, tindakan tersebut tidak 

dapat dipandang semata sebagai kegiatan 

keagamaan, tetapi sebagai strategi simbolik 

untuk menegaskan keberlanjutan kekuasaan 

dan nilai spiritual antara dua dinasti besar di 

Jawa Timur. 

Ken Angrok dengan sengaja memilih 

lokasi bekas candi peninggalan Śrī Bāmeśwara, 

raja pertama Kaḍiri, untuk membangun ulang 



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bāmeśwara oleh Ken Angrok di Kediri:  

Kajian Arkeologis dan Politik Religi 
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo 

 

 

145 

 

sebuah bangunan suci yang diduga kuat 

bernafaskan Śiwaistik. Keputusan ini 

mencerminkan kesadaran historis dan politis 

bahwa legitimasi kekuasaan baru harus berakar 

pada jejak sakral masa lampau yang dihormati 

masyarakat. Dengan demikian, pembangunan 

candi di Jambean berfungsi sebagai media 

transisi ideologis dari Kaḍiri menuju Tumapěl, 

yang tidak menghancurkan tatanan lama, 

melainkan menyerap dan menstrukturkannya 

kembali dalam kerangka kekuasaan baru. 

Selain memperlihatkan kontinuitas 

keagamaan, situs Jambean juga menegaskan 

pentingnya ruang sakral sebagai instrumen 

politik. Wilayah Kediri Selatan, yang kaya 

dengan prasasti sīma dan jejak pertapaan masa 

akhir Kaḍiri, dipilih bukan tanpa pertimbangan 

geografis maupun spiritual. Ia berada di titik 

strategis yang menghubungkan pusat-pusat 

religius lama dengan ruang politik baru di 

Tumapěl. Melalui strategi tersebut, Ken 

Angrok berhasil mengubah warisan arkeologis 

dan religius Kaḍiri menjadi fondasi ideologis 

bagi berdirinya Tumapěl. 

Dengan demikian, hubungan antara 

Kaḍiri dan Tumapěl bukan semata hubungan 

antagonistik antara penakluk dan yang 

ditaklukkan, tetapi sebuah proses integratif dan 

transformasional. Reruntuhan candi di Jambean 

menjadi simbol dari politik religius yang 

memperlihatkan bahwa kekuasaan di Jawa pada 

masa Hindu-Buddha selalu bersandar pada 

tatanan sakral yang diwariskan. Tindakan Ken 

Angrok memperlihatkan bagaimana arsitektur 

dan agama berfungsi sebagai bahasa simbolik 

untuk mengartikulasikan kekuasaan, sekaligus 

sebagai jembatan yang menyatukan dua fase 

penting dalam sejarah politik dan spiritual Jawa 

Timur. 

 

Ucapan Terima Kasih 

Terima kasih disampaikan kepada komunitas 

PASAK (Pelestari Sejarah dan Budaya Kaḍiri) 

atas upaya membantu pelestarian tinggalan 

arkeologi di Karesidenan Kediri dan dukungan 

informasi mengenai temuan ambang pintu dari 

periode Ken Angrok di Kediri. 

 

Daftar Pustaka 

Boechari, and A.S Wibowo. 1986. Prasasti 

Koleksi Museum Nasional. Jakarta: 

Museum Nasional. 

Brandes, Jan Laurens Andries. 1913. “Oud-

Javaansche Oorkonden.” In 

Verhandelingen van Het Bataviaasch 

Genootschap van Kunsten En 

Wetenschappen LX. Batavia: Albrectg & 

Co. 

Damais, Louis-Charles. 1952. “D’épigraphie 

Indonésienne: III. Liste Des Principales 

Inscriptions Datées De L’indonésie.” 

Bulletin de Études l’École Française 

d’Extrême-Orient 46 (1): 1–105. 

Dark, K.R. 1995. Theoretical Archaeology. 

Ithaca: Cornell University Press. 

Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of 

Society: Outline of the Theory of 

Structuration. Berkeley: University of 

California Press. 

———. 1991. Modernity and Self-Identity: Self 

and Society in the Late Modern Age. 

Stanford: Stanford University Press. 

———. 2010. Teori Strukturasi: Dasar-Dasar 

Pembentukan Struktur Sosial 

Masyarakat. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Heine-Geldern, Robert. 1982. Konsepsi 

Tentang Negara & Kedudukan Raja Di 

Asia Tenggara. Jakarta: CV Rajawali. 



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131–146 

 

 

 

146 

 

Komaruzaman, Ahmad. 2005. “Prasasti 

Lawadan 1127 Saka: Suatu Kajian Ulang 

.” Skripsi, Depok: Universitas Indonesia. 

Kriswanto, Agung. 2009. Pararaton - Alih 

Aksara Dan Terjemahan. Jakarta: 

Wedatama Widya Sastra. 

Lutfi, Ismail. 1991. “Telaah Prasasti Palah 

Dalam Hubungannya Dengan Candi 

Panataran.” Skripsi, Yogyakarta: 

Universitas Gadjah Mada. 

Muljana, Slamet. 2011. Tafsir Sejarah Nagara 

Kretagama. Bantul: PT. LKiS Printing 

Cemerlang. 

Nastiti, Titi Surti, Churmatin Nasoichah, 

Hedwi Prihatmoko, Arlo Griffiths, 

Adeline Levivier, and Eko Bastiawan. 

2025. Survei Prasasti Zaman Hindu-

Buddha Di Provinsi Jawa Timur, Kota 

Dan Kabupaten Pasuruan, Malang, 

Blitar, Tulungagung, Trenggalek, 

Kediri, Dan Nganjuk, Tahun 2023. 

Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia. 

Pigeaud, Theodoor Gautier Thomas. 1960. 

Java in the 14th Century - a Study in 

Cultural History Vol I. The Hague: 

Martinus Nijhoff. 

Salindri, Dewi. 2019. “Legitimasi Kekuasaan 

Ken Arok Versi Pararaton Dan 

Negarakertagama.” HUMANIORA 1 (2): 

104–16. 

Sedyawati, Edi, Hasan Djafar, Wiwin Djuwita 

Sudjana Ramelan, and Chaidir Ashari. 

2013. Candi Indonesia Seri Jawa. Edited 

by Wiwin Djuwita Sudjana Ramelan. 

Jakarta: Direktorat Perlindungan Cagar 

Budaya dan Permuseuman Dirjen 

Kebudayaan Kemendikbud RI. 

Sekali, Masintan Karo. 2004. “Prasasti 

Galunggung 1122 Saka (1200 Masehi).” 

Skripsi, Depok: Universitas Indonesia. 

Sewell, William H. 1992. “A Theory of 

Structure: Duality, Agency, and 

Transformation.” American Journal of 

Sociology 98 (1): 1–29. 

doi:10.1086/229967. 

Soekmono. 2017. Candi, Fungsi Dan 

Pengertiannya. Sleman: Penerbit 

Ombak. 

Soja, Edward William. 1989. Postmodern 

Geographies: The Reassertion of Space 

in Critical Social Theory. London: 

Verso. 

Suhadi, Machi, and Richadiana Kartakusumah. 

1996. Laporan Penelitian Epigrafi Di 

Wilayah Provinsi Jawa Timur No. 47. 

Jakarta: Puslit Arkenas Depdikbud. 

Susilo, Agus, and Sarkowi Sarkowi. 2020. 

“Perjuangan Ken Arok Menjadi Raja 

Kerajaan Singosari Tahun 1222-1227.” 

SINDANG: Jurnal Pendidikan Sejarah 

Dan Kajian Sejarah 3 (1): 1–10. 

doi:10.31540/sindang.v3i1.900. 

Verbeek, Rogier Diederik Marius. 1891. 

Oudheden van Java: Lijst Der 

Voornaamste Overblijfselen Uit Den 

Hindoetijd Op Java, Met Eene 

Oudheidkundige Kaart. ’s-Hage: 

Landsdrukkerij. 

Widiyanti, Bella Fresti, Rochtri Agung 

Bawono, and Coleta Palupi Titasari. 

2018. “Ranggah Rajasa Dalam Bingkai 

Sejarah.” Stupika, Journal of 

Archaeology and Culture 2 (1). 

Yusuf, M Satok, I Wayan Srijaya, and Coleta 

Palupi Titasari. 2021. “Aktivitas Religi 

di Situs Candi Pertapan Kabupaten Blitar 

pada Masa Kadiri hingga Majapahit.” 

Berkala Arkeologi Sangkhakala 24 (2): 

121–34. doi:10.24832/bas.v24i2.467. 

Zoetmulder, Petrus Josephus. 1985. Kalangwan 

- Sastra Jawa Kuno Selayang Pandang. 

Jakarta: Penerbit Djambatan. 

PADA MASA KADIRI HINGGA 

MAJAPAHIT.” Berkala Arkeologi 

Sangkhakala 24 (2): 121–34. 

doi:10.24832/bas.v24i2.467. 

Zoetmulder, Petrus Josephus. 1985. Kalangwan 

- Sastra Jawa Kuno Selayang Pandang. 

Jakarta: Penerbit Djambatan. 

PADA MASA KADIRI HINGGA 

MAJAPAHIT.” Berkala Arkeologi 

Sangkhakala 24 (2): 121–34. 

doi:10.24832/bas.v24i2.467. 

Zoetmulder, Petrus Josephus. 1985. Kalangwan 

- Sastra Jawa Kuno Selayang Pandang. 

Jakarta: Penerbit Djambatan. 

PADA MASA KADIRI HINGGA 

MAJAPAHIT.” Berkala Arkeologi 

Sangkhakala 24 (2): 121–34. 

doi:10.24832/bas.v24i2.467. 

Zoetmulder, Petrus Josephus. 1985. Kalangwan 

- Sastra Jawa Kuno Selayang Pandang. 

Jakarta: Penerbit Djambatan. 

 


