AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025

Journal homepage: https://ejournal.brin.go.id/amerta

PEMBANGUNAN KEMBALI CANDI PENINGGALAN BAMESWARA
OLEH KEN ANGROK DI KEDIRI: KAJIAN ARKEOLOGIS
DAN POLITIK RELIGI

Muhamad Satok Yusuf' dan Juan Steven Susilo?
! Departemen Arkeologi, Fakultas llmu Pengetahuan Budaya, Universitas Indonesia
Denjatayu2@gmail.com
2 Komunitas Pelestari Sejarah dan Budaya Kadiri (PASAK Kadiri)
Steven.juan52@gmail.com

Abstract, Reconstruction of the Bameswara Temple by Ken Angrok in Kediri: Archaeological and
Political-Religious Studies. This paper discusses an episode in the political history of Ken Angrok, the
founder of the Sinhasari Kingdom, in the ancient history of Indonesia. Ken Angrok's life and reign
remain relatively obscure, with most of his biographical details found in texts such as Pararaton and
brief mentions in Kakawin Nagarakrtagama. Archaeological discoveries, such as two lintels dated to
1148 S, provide material evidence to reconstruct aspects of Ken Angrok's reign. This study explores
Ken Angrok's political activities during his reign in Tumapél and aims to answer key questions about
the political and administrative structures of his time. K.R. Dark's descriptive qualitative social
archaeology approach is used in this study, combining historical information and archaeological
remains, to understand the political and religious dynamics during Ken Angrok's reign. The
interpretation stage applies Anthony Giddens' theory of structuration, which emphasizes the dual
relationship between structure and agency to analyze how Ken Angrok's actions affected the political-
religious structure in Kadiri. The result of the research is the identification of the lintels dated 1148 S
as part of the temple structure which is associated with Ken Angrok's politico-religious strategy in
Kadiri. Ken Angrok's understanding of the Kadiri socio-political structure, his manipulation of
religious symbols, and his strategic alliances with religious and literary figures were key in
consolidating his power and making Tumapél a prominent politico-religious center in East Java. This
study provides an overview of Ken Angrok's meticulous use of social, political, and religious structures
to legitimize his rule and maintain political stability, as well as making Kadiri a strong politico-
religious support structure during his reign.

Keywords: Lintel, Politics-religion, Kadiri, Ken Angrok

Abstrak, Kajian ini membahas episode sejarah politik Ken Angrok, pendiri Kerajaan Sinhasari, dalam
sejarah kuno Indonesia. Kehidupan dan pemerintahan Ken Angrok masih relatif tidak begitu jelas,
dengan sebagian besar detail biografinya ditemukan dalam teks seperti Pararaton dan disebutkan secara
singkat dalam Kakawin Nagarakrtagama. Temuan arkeologi, seperti ambang pintu berangka tahun 1148
S, memberikan bukti material untuk merekonstruksi aspek pemerintahan Ken Angrok. Studi ini
mengeksplorasi aktivitas politik Ken Angrok selama pemerintahannya di Tumapél dan bertujuan untuk
menjawab pertanyaan kunci tentang struktur politik dan administratif pada masanya. Pendekatan
deskriptif kualitatif arkeologi sosial K.R. Dark digunakan dalam penelitian ini, dengan menggabungkan
informasi historis dan tinggalan arkeologi, untuk memahami dinamika politik dan keagamaan pada
masa pemerintahan Ken Angrok. Tahap interpretasi menerapkan teori strukturasi Anthony Giddens,
yang menekankan hubungan dualitas antara struktur dan agensi untuk menganalisis bagaimana tindakan

DOI: 10.55981/amt.2025.5517
Diterima: 19-06-2024 Diperiksa: 20-02-2025 Disetujui: 17-12-2025 131

ISSN 0215-1324 (print) | e-ISSN 2549-8908 (online) | (C) 2025 The Author(s). Published by BRIN Publishing,
@ ® @ This work is licensed under a Creative Commons Attributions-ShareAlike 4.0 Internasional License
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)




AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131-146

Ken Angrok memengaruhi struktur politik-keagamaan di Kadiri. Hasil penelitian berupa identifikasi
ambang pintu berangka tahun 1148 S sebagai bagian dari struktur candi yang dikaitkan dengan strategi
politik-keagamaan Ken Angrok di Kadiri. Pemahaman Ken Angrok tentang struktur sosial-politik
Kadiri, manipulasi simbol-simbol keagamaan, dan aliansi strategisnya dengan tokoh-tokoh keagamaan
dan sastra menjadi kunci dalam mengkonsolidasi kekuasaannya dan menjadikan Tumapél sebagai pusat
politik-keagamaan yang menonjol di Jawa Timur. Studi ini memberikan gambaran tentang kecermatan
Ken Angrok dalam menggunakan struktur sosial, politik, dan religi untuk melegitimasi
pemerintahannya dan menjaga stabilitas politik, serta menjadikan Kadiri sebagai struktur pendukung
politik-keagamaan yang kuat selama masa pemerintahannya.

Kata kunci: Ambang pintu, Politik-religi, Kadiri, Ken Angrok

1. Pendahuluan

Sejarah Ken Angrok (berkuasa 1144-1149
Saka/1222-1227 M), pendiri Kerajaan
Sinhasari, adalah salah satu episode menarik
dalam sejarah Indonesia kuno. Informasi
mengenai kehidupan dan pemerintahan Ken
Angrok masih relatif sedikit. Mayoritas uraian
biografi Ken Angrok ditemukan dalam naskah
Pararaton, sementara Kakawin Nagarakrtagama
pupuh 40 baris ke-1-5 hanya menyebutnya
secara singkat (Pigeaud 1960; Kriswanto 2009,
11-59). Berita-berita dari prasasti, seperti
Malurun (1177 S),
Maribon/Trowulan II (1186 S), Kusmala (1217
S), dan Balawi (1227 S) mengkonfirmasi

Prasasti Mula

biografi yang terdapat dalam kedua naskah
tersebut, tetapi hanya menyebutkan peran Ken
Angrok sebagai raja pertama Sighasari
(Widiyanti, Bawono, and Titasari 2018, 31—
35).

Penelitian ini berupaya menelusuri
aktivitas politik Ken Angrok selama masa
pemerintahannya di  Sighasari.  Hingga
sekarang, tinggalan arkeologi dari periode Ken
Angrok yang ditemukan masih terbatas, antara
lain gentong dari Kabupaten Sidoarjo yang

menjadi koleksi Museum Nasional dan ambang

132

pintu berangka tahun 1148 $ dari Situs Jambean
dan koleksi Museum Airlangga Kota Kediri.
Temuan yang menarik untuk dikaji adalah
ambang pintu, karena berada di satu tempat
dengan ambang pintu berangka tahun 1055 §
dari periode Raja Bame$swara. Temuan tersebut
menjadi bukti material yang dapat digunakan
untuk merekonstruksi aspek-aspek tertentu,
seperti politik dari pemerintahan Ken Angrok.
Pusat pemerintahan raja-raja Tumapgl/
Siphasari menurut Prasasti Mila Maluruy
IL.b.3 (1177 S) dan Pararaton berada di timur
Gunung Kawi yang sekarang menjadi Kota dan
Kabupaten Malang, Jawa Timur (Pigeaud
1960; Boechari and Wibowo 1986, 184;
Kriswanto 2009, 61). Temuan arkeologis
tentang Ken Angrok di wilayah Kediri menjadi
hal yang menarik. Berdasarkan uraian Kakawin
Nagarakrtagama pupuh 40 baris ke-1-5 dan
Pararaton, Kadiri merupakan pusat kekuasaan
musuh Ken Angrok yang dipimpin raja terakhir
Kadiri, S1i Krtajaya. Kerajaan Kadiri runtuh
pada tahun 1144 S, kemudian digantikan
Kerajaan Tumapél/Sighasari (Pigeaud 1960,
30-31; Muljana 2011, 95-96; Kriswanto 2009,
51-57). Konteks tinggalan arkeologis masa
Ken Angrok di bekas wilayah musuhnya



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bameswara oleh Ken Angrok di Kediri:

menjadi permasalahan yang perlu dikaji secara
komprehensif.

Beberapa ahli telah melakukan kajian
kehidupan Ken Angrok, namun kajian-kajian
tersebut masih bersifat fragmentaris dan
terbatas pada ketokohan Ken Angrok, serta
berfokus pada sumber sejarah  teks
Nagarakrtagama dan  Pararaton  tanpa
menghubungkannya dengan konteks tinggalan
arkeologis. Dewi Salindri (2019, 104-16)
mengkaji legitimasi kekuasaan Ken Angrok
dengan membandingkan uraian teks Pararaton
dan Nagarakrtdgama, namun hanya menyoroti
konteks penggambaran kepahlawanan Ken
Angrok dari sisi penyair. Susilo dan Sarkowi
(2020, 1-10) telah melakukan kajian mengenai
upaya politik Ken Angrok menjadi raja, namun
hanya melihat struktur penggalangan dukungan
di Tumapél dalam konteks historiografi Ken
Angrok berdasarkan psikologi positif dari
uraian teks Pararaton dan Nagarakrtagama.

Kajian-kajian tersebut belum memper-
timbangkan struktur dan agensi yang lebih
kompleks di wilayah Kadiri dan Tumapél, serta
relasi data arkeologis dan sejarah dalam
konteks sosial, religi, dan politik pada masa
tersebut. Penelitian yang lebih komprehensif
diperlukan  untuk memahami  dinamika
kekuasaan Ken Angrok, termasuk analisis
terhadap tinggalan arkeologis yang dapat
memberikan perspektif tambahan mengenai
struktur politik, sosial, dan religi pada era
tersebut. Hal ini akan memungkinkan
rekonstruksi sejarah yang lebih komprehensif

dan mendalam mengenai peran Ken Angrok

Kajian Arkeologis dan Politik Religi
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo

dalam membentuk kerajaan Tumapél dan
interaksinya dengan kekuatan politik lainnya di
Jawa pada masa itu.

Kebaruan artikel ini terletak pada
penafsiran ambang pintu berangka tahun 1148
Saka di Situs Jambean sebagai bukti
pembangunan kembali atau pemugaran, bukan
sebagai indikasi pembangunan candi baru oleh
Ken Angrok. Keberadaan ambang pintu
tersebut pada lokasi yang sama dengan ambang
pintu berangka tahun 1055 Saka dari masa Raja
Bameswara menunjukkan adanya kesinambungan
pemanfaatan ruang sakral dari periode Kadiri
ke Tumapél. Temuan ini digunakan untuk
merekonstruksi strategi politik Ken Angrok
dalam membangun legitimasi kekuasaan
melalui pengelolaan warisan religius masa
lampau. Analisis tersebut diperkuat dengan
penerapan teori strukturasi Anthony Giddens
yang memandang Ken Angrok sebagai agen
perubahan yang bertindak dalam kerangka
struktur lama Kadiri. Melalui tindakan tersebut,
struktur politik dan religius Kadiri tidak
dihapuskan, melainkan direproduksi dan
distrukturkan  kembali untuk menopang
berdirinya kekuasaan Tumapél.

Mengingat minimnya kajian tentang
kehidupan politik Ken Angrok sebagai raja
Tumapél/Sighasari yang dihubungan dengan
tinggalan arkeologis dan dalam pandangan
strukturasi, penelitian ini berupaya menjawab
beberapa pertanyaan kunci: Bagaimana struktur
politik dan administrasi pada masa pra dan saat
Ken Angrok memerintah? dan bagaimana Ken

Angrok mengkonsolidasikan kekuasaannya dan

133



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131-146

memperluas wilayah Sighasari hingga ke

wilayah Kadiri?

2. Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan
arkeologi sosial, yaitu upaya melihat tinggalan
arkeologi sebagai bagian dari kehidupan
masyarakat pada masa lampau, termasuk
organisasi sosial, peran agen, persaingan dan
konflik, ekologi, religi, kognisi, evolusi
budaya, sejarah, hingga dampak yang
ditimbulkan pada budaya material yang
diwariskan (Dark 1995, 88—100). Dalam hal ini,
digunakan metode analisis deskriptif kualitatif,
ikonografi, komparatif, fungsi, dan kontekstual.
Analisis deskriptif kualitatif mendasarkan pada
penggambaran secara mendalam terhadap data
penelitian berdasarkan ciri dan konteksnya,
untuk memahami makna dan hubungan antar
unsur secara interpretatif. Analisis ikonografi
digunakan untuk mengidentifikasi simbol,
bentuk, serta atribut visual (ikon) yang
terkandung dalam objek kajian (relief, arca,
atau ornamen), untuk memahami pesan
ideologi keagamaan hingga pesan sosial yang
direpresentasikan. Analisis komparatif ber-
upaya membandingkan antar objek serupa
untuk memahami persamaan, perbedaan,
hingga kemungkinan hubungan antarkeduanya.
Analisis fungsi berupaya menelaah peran atau
kegunaan material budaya dalam konteks
sosial, religi, hingga budaya dari masyarakat
pendukungnya. Adapun analisis kontekstual
mendasarkan pada penempatan data dalam latar
ruang, waktu, dan sistem budaya yang

melingkupinya, sehingga interpretasi tidak

134

terlepas dari kondisi historis dan lingkup
sosialnya.

Tahapan penelitian ini menggunakan
pendekatan arkeologi sosial, mencakup tahapan
pengumpulan sumber data, pengolahan data,
analisis bukti, dan interpretasi (Dark 1995, 1—
13; 35). Sumber data meliputi informasi sejarah
dan tinggalan arkeologis dari periode akhir
Kadiri hingga awal Tumapél/Sighasari,
termasuk prasasti, naskah kuno seperti
Pararaton dan Kakawin Nagarakrtagama,
serta temuan arkeologis seperti ambang pintu
berinskripsi 1148 S dan 1055 S. Data yang telah
diolah dan diverifikasi kemudian dianalisis
menggunakan metode ikonografi, komparatif,
fungsi, dan untuk memahami makna dan fungsi
religius serta politik dari artefak tersebut.

Tahap interpretasi dalam penelitian ini
menggunakan teori  strukturasi Anthony
Giddens (1984, 2010, 1-7; 25-45), yang
menekankan prinsip duality of structure,
hubungan timbal balik di mana struktur dan
agensi tidak berdiri sebagai entitas yang
terpisah, melainkan saling membentuk dalam
proses sosial yang berulang. Dalam kerangka
ini, struktur dipahami sebagai kumpulan aturan
(rules) dan sumber daya (resources) yang
mengatur serta memungkinkan tindakan sosial,
sedangkan agensi merujuk pada kapasitas
refleksif individu atau kelompok untuk
bertindak secara sadar dalam kerangka struktur
tersebut (Giddens 1984, 1991, 2010, 1-7; 25—
45). Dengan demikian, struktur bukan sekadar
kekuatan yang mengekang, tetapi juga medium
yang  memungkinkan  reproduksi  dan

transformasi sosial melalui tindakan agen.



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bameswara oleh Ken Angrok di Kediri:

Dalam konteks penelitian ini, teori
strukturasi digunakan untuk menganalisis
bagaimana agensi Ken Angrok sebagai raja
berperan dalam memengaruhi, mereproduksi,
dan mengubah struktur politik-religi di wilayah
Kadiri. Tindakan Ken Angrok tidak dilihat
semata sebagai bentuk pemberontakan politik,
melainkan sebagai praktik refleksif yang
berlangsung di dalam kerangka struktur sosial,
ideologis, dan keagamaan yang telah ada.
Melalui kerangka ini, penelitian berupaya
menyingkap bagaimana hubungan dialektis
antara struktur dan agensi menghasilkan
transformasi sosial-politik yang menandai

peralihan dari Kadiri menuju Sinhasari.

3. Hasil Penelitian dan Pembahasan
3.1 Identifikasi Ambang Pintu sebagai

Bagian dari Struktur Candi
Temuan dua ambang pintu identik dalam
bentuk, aksara, dan material telah ditemukan di
Kediri. Ambang pintu pertama berasal dari
Desa Purwokerto, Kecamatan Ngadiluwih,
Kabupaten Kediri, dan sekarang disimpan di
Museum Airlangga, Kota Kediri (Verbeek
1891). Adapun ambang pintu kedua berada di
punden (tempat keramat) Desa Jambean,
Kecamatan Kras, Kabupaten Kediri, Jawa
Timur (selanjutnya disebut Situs Jambean).
Kedua temuan berjarak 5 km, sehingga diduga
kuat merupakan bagian dari suatu bangunan di
wilayah  Purwokerto-Jambean, Kabupaten
Kediri.

Kedua komponen tersebut dipahat pada
batu andesit, berbentuk balok. Ambang di Situs

Kajian Arkeologis dan Politik Religi
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo

Jambean memiliki panjang 193 cm, lebar 48
cm, dan tinggi 17 cm, sedangkan ambang
koleksi Museum Airlangga memiliki panjang
116 cm, lebar 32 cm, dan tinggi 19 cm. Salah
satu sisi pada kedua ambang pintu memuat
angka tahun 1148 Saka dalam aksara Jawa
Kuno yang dipahat dalam gaya aksara timbul
atau aksara kuadrat. Pahatan angka tahun diapit
dua hiasan bunga dengan empat mahkota yang
mekar konsentris. Ambang pintu di Museum
Airlangga  memiliki nomor  inventaris
138/KDR/1996, sedangkan yang di Desa
Jambean bernomor registrasi 88/KDR/1996.
Selain itu, di Situs Jambean juga ditemukan
ambang pintu lain yang berinskripsi tahun 1055
Saka, berukuran panjang 176 cm, lebar 56 cm,
dan tinggi 24 cm. Artefak ini dirusak dengan
benda keras oleh oknum tidak bertanggung
jawab pada 9 Februari 2022, sehingga
menyebabkan salah satu ujung ambang pintu
pecah menjadi dua (lihat Gambar 1).

Ambang  pintu  dalam  arsitektur
dibedakan menjadi dua yaitu /intel dan doorpel.
Lintel adalah balok yang melintang pada bagian
atas pintu, sedangkan doorpel adalah kolom
yang berdiri di kanan-kiri pintu. Berdasarkan
hal itu, maka temuan ambang pintu dari
Jambean dan Purwokerto tersebut merupakan
jenis lintel. Penggunaan ambang pintu telah
dikenal dalam arsitektur Hindu-Buddha sejak
periode Mataram Kuno hingga Majapahit,
sebagaimana temuan di Kompleks Candi Dieng
(Banjarnegara), Prambanan (Sleman), Sewu

(Klaten), dan Kidal (Malang) (Sedyawati et al.
2013, 135-43; 148-55; 291-93). Ambang pintu

135



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi,

Gambar 1. Ambang pintu berangka tahun 1055 S di Situs Jambean (kiri); Ambang pintu berangka

Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131-146

tahun 1148 $ di Museum Airlangga Kediri
(Sumber: Yusuf dan Susilo 2025)

Gambar 2. Ambang pintu pada Candi Angka Tahun Panataran (kiri); detail bagian bawah ambang pintu
dalam kondisi terbalik di salah satu struktur bangunan di Candi Panataran (kanan)
(Sumber: Yusuf dan Susilo 2025)

pada masa Sighasari-Majapahit umumnya
berfungsi sebagai elemen struktural untuk
memperkuat lorong pintu candi atau gapura.
Temuan serupa dari masa Majapahit termasuk
ambang pintu Candi Kalicilik yang berinskripsi
tahun 1271 S, Candi Angka Tahun Panataran
yang berinskripsi tahun 1291 S, dan Gapura
Plumbangan yang berinskripsi tahun 1312 $
(Sedyawati et al. 2013, 66-71; 228-39; 242—
43) (lihat Gambar 2). Berdasarkan konteks
penemuan ini, dapat diasumsikan bahwa fungsi
ambang pintu berinskripsi 1148 S di Situs
Jambean dan Museum Airlangga adalah
sebagai bagian dari struktur candi atau gapura
pada masa awal Sighasari.

Temuan bangunan suci dari masa

Siphasari yang orisinil cukup langka, dengan

136

catatan bahwa Candi Kidal sebagai satu-
satunya candi yang tidak direnovasi oleh raja-
raja Majapahit. Candi-candi lain dari periode
Sinhasari, seperti Candi Jago, Singosari, Jawi,
dan Pertapan (Mleri), telah mengalami renovasi
pada masa Majapahit (Sedyawati et al. 2013,
240-41; 282-90; 294-301; 306-11; Yusuf,
Srijaya, and Titasari 2021, 124-33).
Berdasarkan uraian prasasti Palah (1119 S),
Kakawin Nagarakrtagama (1365 S), dan
konteks  fungsi candi sebagai tempat
peribadatan, ambang pintu berinskripsi 1124 S
di Jambean merupakan satu-satunya komponen
bangunan keagamaan dari masa awal Singhasari
yang tersisa, menjadi bukti arkeologis selain
prasasti yang menunjukkan keberadaan Ken

Angrok sebagai raja pertama Siphasari



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bameswara oleh Ken Angrok di Kediri:

(Pigeaud 1960, 30-31; Lutfi 1991; Soekmono
2017).

Fungsi kedua ambang pintu tersebut
diduga kuat sebagai komponen atas pintu candi
atau gapura. Dengan mempertimbangkan adanya
dua temuan yang masing-masing dipahat pada
satu sisi, dapat diasumsikan bahwa kedua ambang
pintu ini merupakan bagian dari dua bangunan
yang berbeda di Jambean. Adapun nafas
keagamaan bangunan suci tersebut diduga kuat
adalah Hindu-Siwa berdasarkan beberapa
pertimbangan berikut. Pertama, Ken Angrok
dikenal sebagai pemuja Siwa yang taat, serta
mengklaim dirinya sebagai dewdraja Bhatara
Guru (Kriswanto 2009, 55). Dewaraja adalah
konsep klaim penguasa sebagai titisan dewa
untuk  memperkokoh  dan

kekuasaannya (Heine-Geldern 1982, 1-34).

melegitimasi

Kedua, temuan ambang pintu berinskripsi 1055 S
dari periode Raja Bameswara di lokasi yang
sama. SrT Bame§wara merupakan pemuja Siwa
berdasarkan lencana candrakapala (bulan digigit
tengkorak) yang merupakan simbol Dewa Siwa,
dalam berbagai prasastinya, seperti Padlégan I
(1038 S), Panumbangan I (1042 S), Génén I (1050
S), Candi Tuban (1051 S), Tangkilan (1052 S),
Besole (1054 S), Pagéliran (1056 S), dan Murni
Jaya (1057 S) (Brandes 1913, 151-54; 159-63;
Damais 1952, 66—67; Suhadi and Kartakusumah
1996, 33-36; 55-57; 60). Ada pula prasasti
Karangrejo (1056 S) yang dipahatkan di belakang
arca Gane$a, merupakan putra Dewa Siwa
(Damais 1952, 36; Suhadi and Kartakusumah
1996, 36).

Kajian Arkeologis dan Politik Religi
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo

3.2 Struktur Sosial dan Dinamika

Kekuasaan pada Masa Akhir Kadiri
Periode akhir Kadiri, dalam hal ini merujuk
pada masa pemerintahan Raja Krtajaya (1116—
1144 $/1194-1222 M), memperlihatkan suatu
dinamika sosial yang kompleks, ditandai oleh
relasi yang semakin intens antara kekuasaan
politik, otoritas religius, dan produksi
pengetahuan sastra. Berbagai prasasti dan
tinggalan arkeologi menunjukkan bahwa
struktur masyarakat Kadiri pada masa ini telah
berkembang menjadi suatu tatanan hierarkis
yang mapan, di mana kekuasaan raja tidak
hanya berakar pada otoritas politik, tetapi juga
pada legitimasi religius yang dikonstruksi
melalui konsep dewardja Siwa. Struktur sosial
tersebut dapat dibaca sebagai hasil dari proses
historis panjang yang melibatkan interaksi
antara struktur (aturan, norma, lembaga
keagamaan) dan agensi (tindakan individu atau
kelompok yang berpengaruh), sebagaimana
dijelaskan dalam teori strukturasi oleh Anthony
Giddens (Giddens 1984, 2010).

Dalam kerangka teori strukturasi,
struktur sosial Kadiri tidak dilihat sebagai
entitas statis, melainkan sebagai sistem aturan
dan sumber daya yang secara simultan
membatasi dan memampukan tindakan sosial.
Raja, para pendeta Saiwa, resi di
kadewaguruan, dan sastrawan adalah agen
yang tidak hanya mereproduksi struktur
kekuasaan  yang ada, tetapi  juga

mengartikulasikannya kembali dalam konteks

137



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131-146

Tabel 1. Lokasi Kadewaguruan pada Masa Pemerintahan Krtajaya (Sumber: Yusuf dan Susilo 2025)

No Lokasi

Sumber Pendukung Analisis

Sumberurip, Tirip,
Berbek, Nganjuk

Inskripsi Sumberurip
(1116 S/1194 M)

Adanya fragmen inskripsi “kabu’ diduga
merujuk pada kabuyutan, selain juga
perbandingan karakteristik prasasti pendek
yang serupa dengan inskripsi Candi Lor,
Subhasita, dan Sentonodowo

Gunung Pegat, Srengat, Prasasti Subhasita (1120 Prasasti berisi seruan pemujaan di sang Hyang

2. Blitar $/1198 M) Kabuyutan ri Subhasita oleh kaki ri Subhasita
3 Candirejo, Loceret,  Inskripsi Candi Lor (1120  Prasasti pendek berisi mantra keagamaan,

' Nganjuk S/1198 M) lazimnya ditemukan di kadewaguruan
4 Gunung Kawi, Blitar-  Prasasti Ukir Negara Il Prasasti menyebutkan tokoh S Jigjaya Rési

Malang (1120 $/1198 M)

yang berhubungan dengan figur resi

5. Gaprang, Kanigoro, Blitar

Jambangan Gaprang
(1123 S/1202 M)

Jambangan lazim ditemukan di situs
keagamaan. Keberadaan inskripsi
menunjukkan periode pembuatan, serta
pentingnya artefak dalam praktik religi

Penataran, Nglegok,  Inskripsi Sentono Dowo

Prasasti menyebutkan filsafat religi yang

Blitar (1130 $/1208 M) berhubungan dengan aktivitas karesian
Gentong berinskripsi Gentong lazim ditemqkan di s.itus keagamaan.
7 Blitar Penataran (1131 $/1210 Keberadaan inskripsi menunjukkan periode
' M) pembuatan, serta pentingnya artefak dalam
praktik religi
Jambangan berinskripsi Jambangan lazim ditemuk'c.m di .Sitl.lS
8. Blitar Penataran (1134 $/1212 keagamaan. Keberadaan inskripsi

M)

menunjukkan periode pembuatan, serta
pentingnya artefak dalam praktik religi

sosial-politik ~ yang  berubah.  Prasasti
Redilekara/Ukir Negara II (1120 S) dan
Subhasita (1120 S) memberikan indikasi
tentang hubungan erat antara pusat kekuasaan
dan jaringan keagamaan di lereng barat Gunung
Kawi hingga Malang, serta di lereng selatan
Gunung Pegat (Blitar), melalui pemberian
anugerah otonomi geopolitik dan religi di
wilayah karesian serta sima kepada para resi
(Brandes 1913, 180; Suhadi and Kartakusumah
1996, 8-11; Yusuf, Srijaya, and Titasari 2021).
Hal ini juga didukung oleh delapan situs
keagamaan di luar istana yang tersebar di
Nganjuk hingga Blitar (lihat Tabel 1). Situs-

situs tersebut menunjukkan adanya sistem

138

kadewaguruan, wandasrama, atau kabuyutan
yang tidak hanya berfungsi sebagai pusat
spiritual, tetapi juga sebagai simpul produksi
pengetahuan dan legitimasi politik.

Giddens (1984, 25-28) menekankan
bahwa reproduksi struktur sosial berlangsung
melalui rutinitas tindakan sosial yang diulang
dan disadari oleh agen. Dalam konteks Kadiri,
para agamawan dan sastrawan istana
memainkan peran sebagai agen simbolik yang
mengukuhkan tatanan kekuasaan raja. Mereka
menulis kakawin dan teks-teks ajaran yang
menggambarkan raja sebagai perwujudan
kosmis dari dewata, sehingga memperkuat

ideologi  dewaraja. Karya-karya seperti



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bameswara oleh Ken Angrok di Kediri:

Kakawin Hariwapsa, Sumanasantaka, dan
Lubdhaka mencerminkan upaya intelektual
untuk menginternalisasi hubungan antara raja
dan kosmos, sekaligus memperlihatkan bahwa
struktur sosial tersebut sangat bergantung pada
reproduksi makna religius melalui teks dan
ritual. Pada Kakawin Hariwapsa diceritakan
bahwa raja merupakan pelindung para penyair,
serta memberikan anuerah sesuka hati kepada
sastrawan yang paling terkemuka (kawindra).
Di sisi lain, keberhasilan sastrawan dalam
memuji kebijaksanaan dan kekuasaan raja
dalam karya sastranya dipercaya mampu
menambah kesaktian raja serta membuat
musuh-musuhnya ketakutan (Zoetmulder 1985,
196-200). Hal ini juga didukung uraian
Kakawin Nagarakytagama, bahwa Sri Krtajaya
digambarkan sebagai raja-sastra, sehingga
menunjukkan hubungan erat antara raja dengan
sastrawan (Pigeaud 1960, 30-31).

Namun demikian, sistem ini juga
mengandung ketegangan. Berdasarkan
pembacaan terhadap Pararaton, menjelang
akhir masa pemerintahan Sri Krtajaya, para
pendeta dan sastrawan Kadiri mulai
menunjukkan  gejala  perpecahan  dalam
mendukung otoritas raja. Naskah Pararaton
menggambarkan para pendeta dan sastrawan
Kadiri melarikan diri ke Tumapél sebab
menolak  perintah ST Krtajaya untuk
menyembahnya (Kriswanto 2009, 51-55). Hal
ini dapat dipahami sebagai gejala disartikulasi
struktur, yakni ketika agen-agen kunci tidak
lagi mereproduksi norma legitimasi yang sama,

melainkan mulai menegosiasikan makna

Kajian Arkeologis dan Politik Religi
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo

kekuasaan baru. Dalam kerangka teori
strukturasi, momen semacam ini menunjukkan
adanya peluang bagi transformasi struktur
melalui tindakan refleksif agen (Giddens 1991,
35-36).

Secara arkeologis, bukti adanya jaringan
spiritual di wilayah Blitar-Tulungagung-
Nganjuk memperlihatkan bagaimana struktur
sosial Kadiri berlapis dan saling terhubung.
Situs-situs seperti Sumberurip, Gunung Pegat,
Candi Lor, Gunung Kawi, Gaprang, dan
Penataran, merupakan pusat aktivitas religius
yang memperlihatkan hubungan patronase
antara raja dan komunitas spiritual (lihat Tabel
1). Sebagai contoh, Prasasti Subhasita (1120
$/1198 M) memberitakan kewenangan kaki
ri Subhasita untuk menyeru agamawan di
mandala-nya agar beribadah di sang Hyang
Kabuyutan ri Subhasita, sementara prasasti
Ukirnegara II (1120 §/1198 M) memberitakan
penetapan anugerah sima oleh Sri Jigjaya
Rési  (Brandes 1913; Suhadi and
Kartakusumah 1996; Yusuf, Srijaya, and
Titasari 2021). Para pendeta yang berdiam di
kadewaguruan tersebut memperoleh status
sosial tinggi sekaligus tanggung jawab moral
sebagai penjaga keseimbangan antara dunia
sakral dan dunia politik. Prasasti-prasasti
yang mencatat pemberian tanah sima kepada
komunitas tersebut menunjukkan bahwa
relasi kekuasaan bersifat timbal balik: raja
memperoleh legitimasi spiritual, sementara
komunitas  religius memperoleh  per-
lindungan dan sumber daya ekonomi (lihat

Tabel 2).

139



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131-146

Tabel 2. Prasasti dan Inskripsi pada Masa Pemerintahan Raja Krtajaya (Sumber: Brandes 1913; Lutfi 1991;
Suhadi and Kartakusumah 1996; Sekali 2004; Komaruzaman 2005; Nastiti et al. 2025)

No Prasasti & Inskripsi

Lokasi Asal

Keterangan

1. Sunghai (1116 S/1194 M)

Kamulan, Durenan,
Trenggalek

Memuat anugerah sima SiT Krtajaya kepada
warga Sunghai

Sumberurip (1116 $/1194

Sumberurip, Tirip,

Inskripsi ditulis pada batu stela, pada sisi depan
dipahatkan angka tahun, sedangkan sisi

2. M) Berbek, Nganjuk belakang inskripsi aus, namun terdapat bacaan
“kabu..”
3 Palah (1119 $/1197 M) Candi Panata-ran, Memuat anugerah sima Krtajaya untuk Candi
Nglegok, Blitar Panataran
Subhasita (1120 S/1198  Gunung Pegat, Srengat, Memuat seruan kaki ri Subhasita k.ep ada .
4. ; agamawan di mandala-nya untuk beribadah di
M) Blitar . .
sang Hyang Kabuyutan ri Subhasita
5 Candi Lor (1120 $/1198 Candirejo, Loceret, Batu stela dipahatkan inskripsi 1120 dan
’ M) Nganjuk mantra
6 Ukir Negara I1 (1120 Ngadirenggo, Wlingi, ~Memuat anugerah sima ST Jigjaya Rési kepada
’ S/1198 M) Blitar warga Pamotoh
Gaprang (1123 /1202 . . Jambangan yang dipahatkan inskripsi angka
7. M) Gaprang, Kanigoro, Blitar tahun, menjadi tanda sarana ritus keagamaan
3 Galunggung (1122 Panjerejo, Rejotangan, Memuat anugerah sima S17 Krtajaya kepada
’ S/1200 M) Tulungagung warga Galunggung

9. Buntél (1126 $/1204 M)

Sumberingin Kulon,
Ngunut, Tulungagung

Pembacaan lengkap belum tersedia, namun
menyebutkan ditwan i buntel dan dipahatkan
Sragalanichana (lencana Sri Krtajaya)

Manggar (1127 $/1206

Cemandi, Kunir,

Pembacaan lengkap belum tersedia, namun

10. M) Wonodadi, Blitar menyebutkan dﬁrw.dn i mangar dan dipahatkan
srngalarnchana
11 Lawadan (1127 $/1205 Wates, Campurdarat, Memuat anugerah sima S17 Krtajaya kepada
’ M) Tulungagung warga Lawadan
12 Sentono Dowo (1130 Penataran, Nglegok, Batu stela dipahatkan inskripsi: /130 dhibita
’ S/1208 M) Blitar bhawa krtalan
Museum Penataran | . Gentong batu yang dipahatkan inskripsi angka
13. (1131 $/1210 M) Museum Penataran, Blitar tahun, menjadi tanda sarana ritus keagamaan
Muscum Penataran 11 . Jambangan yang Ehpahatkan 1nskr1ps.1 .
14. < Museum Penataran, Blitar ~ candrasengkala: krtaguna rupaku, menjadi
(1134 S/1212 M) ¢
tanda sarana ritus keagamaan
15 Kuningan (1134 $/1213  Kuningan, Kanigoro, Ambang pintu yang dipahatkan inskripsi:
’ M) Blitar krtaguna bhawa hyay rama 1134
. . : . . Pembacaan lengkap belum dilakukan, namun
16. Merjosari (1138 S/1212  Merjosari, Lowokwaru, pada bagian depan dipahatkan inskripsi:

M) Malang

krtajaya

Dengan demikian, struktur masyarakat
Kadiri pada masa akhir dapat digambarkan
sebagai sistem yang memiliki dua poros utama,
yakni struktur kekuasaan politik yang berakar
pada istana, dan struktur religius yang berakar
pada jaringan kadewaguruan. Kedua poros ini

tidak saling terpisah, tetapi terhubung melalui
140

pertukaran simbolik dan politik yang terus
direproduksi.  Konsep  ‘struktur  ganda’
semacam ini sejalan dengan pemikiran William
H. Sewell Jr. (1992, 16—-18), yang menekankan
bahwa struktur bersifat multiple dan selalu
terbuka untuk reinterpretasi oleh agen-agen

sosial.



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bameswara oleh Ken Angrok di Kediri:

Menjelang keruntuhan Kadiri, interaksi
antara struktur-struktur ini mulai menunjukkan
ketimpangan. Legitimasi dewdrdja Siwa yang
selama ini menopang kekuasaan St Krtajaya
mulai kehilangan efektivitas simboliknya,
seiring dengan munculnya figur-figur baru
yang memanfaatkan struktur tersebut untuk
membangun klaim alternatif atas kekuasaan.
Dalam situasi ini, tindakan sosial individu
seperti Ken Angrok menjadi signifikan: ia
memanfaatkan celah dalam struktur sosial dan
ideologis Kadiri untuk mengartikulasikan
bentuk baru kekuasaan yang akan berkembang
menjadi fondasi politik Tumapél.

Dengan demikian, struktur sosial Kadiri
pada masa akhir tidak dapat dipahami semata-
mata sebagai sistem feodal religius, melainkan
sebagai arena strukturasi, di mana praktik,
simbol, dan tindakan individual saling
memproduksi dan mereproduksi makna
kekuasaan. Transformasi sosial yang terjadi
pada masa ini bukan sekadar hasil dari
perebutan politik, tetapi juga dari pergeseran
dalam cara struktur makna religius diproduksi
dan diinterpretasikan oleh agen-agen sosialnya.
3.3. Politik-Religi dan Strategi

Strukturisasi Kekuasaan Ken Angrok

di Kadiri
Transformasi kekuasaan dari Kadiri ke Tumapél
tidak dapat semata-mata dipahami sebagai
pergantian rezim politik, melainkan sebagai
proses reproduksi dan reartikulasi struktur
kekuasaan yang bersifat religius dan simbolik.

Dalam konteks teori strukturasi Anthony

Kajian Arkeologis dan Politik Religi
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo

Giddens (1984, 2010), tindakan politik Ken
Angrok sebagai agen tidak berlangsung di luar
struktur sosial-religius Kadiri, tetapi justru
melalui pemanfaatan dan resemantisasi unsur-
unsur struktur tersebut. Struktur di sini bukanlah
entitas yang kaku, melainkan seperangkat aturan
dan sumber daya yang dapat dimobilisasi untuk
membentuk legitimasi baru. Ken Angrok
bertindak dalam duality of structure, di satu sisi
ia dibatasi oleh tatanan religius dan politik
Kadiri yang bercorak Siwaistik, namun di sisi
lain ia juga menggunakan tatanan itu untuk
menegaskan dirinya sebagai penguasa sah dan
dewaraja sejati.

Dalam tradisi politik Jawa Timur abad ke-
12 Masehi, kekuasaan raja tidak dapat
dipisahkan  dari  sistem religius  yang
mendukungnya. Dewaraja bukan hanya konsep
metafisik, tetapi juga praktik politik yang
diinstitusikan melalui jaringan para agamawan,
pendeta, dan sastrawan yang berfungsi sebagai
penopang ideologis kerajaan.  Pararaton
menarasikan bahwa Ken Angrok berhasil
menggulingkan Sri  Krtajaya bukan hanya
melalui kekuatan militer melalui perang Gantér,
melainkan juga lewat provokasi ideologis
terhadap kelompok agamawan dan sastrawan
Kadiri, dengan menuduh raja telah ‘mabuk
agama’ (Kriswanto 2009, 51-55). Tuduhan ini
dapat dimaknai sebagai strategi dekonstruktif
untuk menggoyahkan legitimasi lama yang telah
disakralkan. Melalui narasi bahwa dirinya
adalah perwujudan sejati dari prinsip Siwa, Ken
Angrok menggeser struktur makna kekuasaan

dari pusat Kadiri menuju Tumapél.

141



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131-146

Tabel 3. Prasasti dari masa pemerintahan S$rT Bame$wara (Sumber: Yusuf dan Susilo 2025)

No Prasasti Lokasi Asal

Lokasi Sekarang Referensi

1.  Karanggayam (1034 S)

Karanggayam, Blitar

In situ Penulis

2. Padlégan I (1038 S) Pikatan, Blitar

(Brandes 1913,
151-54; Damais
1952, 6667,
Suhadi and
Kartakusumah
1996, 66—67)

Museum Penataran, Blitar

3. Panumbangan I (1042 S)

Plumbangan, Blitar

(Brandes 1913,
159-63; Damais
1952, 66—67)

In situ

4. Génén 1 (1050 S) Brumbung, Kediri

(Damais 1952, 66—67;
Suhadi and
Kartakusumah 1996,
60)

Balai Desa Brumbung,
Kediri

5. Candi Tuban (1051 S)

Domasan, Tulungagung Museum Nasional Indonesia

(Damais 1952, 66—
67)

6. Tangkilan (1052 S) Padangan, Kediri

(Damais 1952, 66—

In situ 67)

7. Besole (1054 S) Besole, Blitar

(Suhadi and
Kartakusumah 1996,
55)

In situ

8. Paggliran (1056 S) Jajar, Blitar

(Suhadi and
Kartakusumah 1996,
56)

In situ

9. Karangrejo (1056 S) Karangrejo, Blitar

(Damais 1952, 36;
Suhadi and
Kartakusumah 1996,
36)

Pendopo Kabupaten Blitar

10. Murni Jaya (1057 S) Pesantren, Kediri

(Damais 1952, 66—67;
Suhadi and
Kartakusumah 1996,
47; 60-61)

Museum Airlangga, Kediri

Bukti arkeologis memperkuat tafsir ini.
Salah satu temuan paling penting terkait politik-
religi Ken Angrok adalah keberadaan dua
ambang pintu batu di Candi Jambean, Kediri
selatan, masing-masing berangka tahun 1055
Saka (1133 M) dan 1148 Saka (1226 M).
Ambang pintu pertama berasal dari masa Sri
Bameswara, raja pertama Kadiri, sementara
berasal dari awal

yang kedua masa

pemerintahan Ken Angrok sebagai raja
Tumapél. Penemuan dua ambang pintu pada

satu lokasi yang sama menunjukkan indikasi

142

kuat bahwa Ken Angrok sengaja membangun
ulang candi lama yang telah berdiri sejak masa
Sri Bame$wara. Secara simbolis, tindakan ini
dapat dibaca sebagai upaya untuk mereklaim
jejak genealogis dan sakralitas politik Kadiri,
sekaligus menandai transisi kekuasaan melalui
reinskripsi ruang suci.

Sri Bame$wara merupakan raja pertama
Kadiri yang memperhatikan rakyatnya,
dibuktikan melalui pemberian anugerah sima

kepada masyarakat di Blitar, Kediri, dan
Tulungagung (lihat Tabel 3). Selain itu,



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bameswara oleh Ken Angrok di Kediri:

pemerintahan SrT Bame$wara juga cukup lama
daripada raja-raja  Kadiri lainnya. Ia
memerintah Kerajaan Kadiri selama 23 tahun
berdasarkan temuan prasasti pertamanya,
Karanggayam (1034 S) di Blitar dan prasasti
terakhirnya, Murni Jaya (1057 S) di Kediri.
Periode pemerintahan yang cukup lama
tersebut menandakan stabilitas politik suatu
negara.

Dalam kerangka strukturasi, tindakan
membangun ulang candi di Jambean
mencerminkan bentuk ‘reproduction through
appropriation’. Ken Angrok tidak meng-
hancurkan sistem lama, tetapi memanfaatkan
simbol-simbol Kadiri untuk mengonstruksi
identitas baru Tumapél. Dengan memilih situs
yang dahulu menjadi lokus keagamaan raja
pertama  Kadiri, 1ia  secara  strategis
menghubungkan dirinya dengan warisan
Siwaistik yang dominan di wilayah itu. Baik StT
Bames§wara maupun Ken Angrok dikenal
sebagai pemuja Siwa, sehingga pembangunan
ulang candi di Jambean dapat dipahami sebagai
bentuk kontinuitas ideologis yang dipakai
untuk membungkus perubahan politik radikal.
Ken Angrok memanfaatkan kompatibilitas ini
sebagai instrumen legitimasi, suatu bentuk
praktik strukturasi yang menghubungkan
agensi dengan reproduksi makna kolektif.

Konteks spasial Jambean juga mem-
perkuat interpretasi politik-religi tersebut.
Secara geografis, lokasi Jambean berada di
Kediri bagian selatan menjadi titik tengah
strategis antara Tulungagung dan Trenggalek di

selatan dan barat daya, serta Blitar di timur.

Kajian Arkeologis dan Politik Religi
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo

Wilayah ini merupakan zona perbatasan
administratif sekaligus keagamaan yang padat
dengan tinggalan arkeologis berupa prasasti
sima dari masa Sri Krtajaya, serta jejak
kadewaguruan  yang  berkaitan  dengan
komunitas agamawan Kadiri masa akhir (lihat
Tabel 1 & 2). Kadiri Selatan juga menjadi
wilayah penting, sebagai tempat pengungsian
SrT Krtajaya yang terusir dari istana Katang-
katang saat diserang musuh dari timur
berdasarkan uraian Prasasti Sunghai (1116
S/1194 M) (...tka ni Satru wadwa kala sangke
purwwa ... Sri maharaja tatkala ni n kentar
sangke  kadatwan  ring  katangkatang...)
(Brandes 1913, 173). Selain itu, geografi Kadiri
Selatan yang merupakan dataran rendah
dilewati Sungai Brantas serta berpagar
perbukitan kapur selatan dari Trenggalek
hingga Blitar dapat menjadi akses mudah bagi
musuh untuk menyerang ibukota Daha atau
bersembunyi di dekat ibukota. Dengan
demikian, pembangunan ulang candi di
Jambean oleh Ken Angrok dapat ditafsirkan
sebagai langkah strategis untuk
mengintegrasikan ruang-ruang religius marjinal
ke dalam orbit politik Tumapé€l serta penjalinan
benteng  pertahanan. Ia tidak hanya
menaklukkan Kadiri secara militer, tetapi juga
menaklukkan  simbol-simbol  spiritualnya,
mengubahnya menjadi basis legitimasi
kekuasaan baru.

Langkah ini sejajar dengan gagasan
strukturasi ruang kekuasaan seperti dijelaskan
oleh Edward Soja (1989, 79-82), bahwa ruang

bukan hanya wadah aktivitas, tetapi juga

143



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131-146

produk dan medium kekuasaan yang menata
praktik sosial. Dalam konteks ini, Jambean
berfungsi sebagai ruang reproduksi simbolik di
mana tindakan Ken Angrok menegosiasikan
antara tradisi (struktur lama Kadiri) dan inovasi
(identitas ~ Tumapél). Melalui  tindakan
arsitektural dan religius di situs tersebut, Ken
Angrok menegaskan dominasi Tumapél atas
memori kolektif Kadiri, sekaligus meng-
amankan posisi dirinya dalam kosmologi
politik ~ Jawa  Timur  selama  masa
pemerintahannya pada kurun tahun 1144-1449
S (1222-1227 M).

Selain itu, praktik politik-religi ini juga
memperlihatkan  kesadaran Ken Angrok
terhadap pentingnya peran para agamawan
Siwaistik yang sebelumnya menjadi basis
legitimasi Kadiri. Dengan membangun candi di
wilayah yang kaya akan situs pertapaan, ia
mengonstruksi ulang jaringan spiritual yang
sebelumnya menopang Kadiri menjadi
instrumen ideologis bagi Tumapél. Hal ini
menunjukkan bahwa strategi kekuasaan Ken
Angrok tidak hanya bergerak dalam ranah
militer atau politik praktis, tetapi juga dalam
reproduksi  struktur makna religius dan
simbolik yang melekat dalam budaya Jawa
Kuno. Tindakan ini selaras dengan analisis
Giddens (Giddens 1984, 14-16, 2010) bahwa
kekuasaan sosial selalu bersifat relasional dan
bergantung pada kemampuan agen untuk
memobilisasi sumber daya simbolik dan
normatif dalam struktur yang ada.

Dengan demikian, rekonstruksi candi di
Jambean oleh Ken Angrok bukanlah tindakan

kebetulan secara arsitektural, melainkan

144

ekspresi politik-religi yang kompleks. Ia
berfungsi sebagai media strukturasi di mana
kekuasaan baru diartikulasikan = melalui
kontinuitas simbolik masa lalu. Transformasi
dari Kadiri ke Tumapé&l mencerminkan proses
dialektik antara struktur lama (tradisi Siwaistik
Kadiri) dan agensi baru (Ken Angrok sebagai
raja pendiri Tumapél). Dari sudut pandang
arkeologi politik, Jambean merupakan situs di
mana ideologi, ruang, dan kekuasaan saling
berkelindan, menjadikan ruang suci sebagai
sarana material untuk melegitimasi perubahan
sosial. Seperti diungkapkan oleh Sewell (1992,
9-11), struktur sosial hanya bertahan sejauh
agen mampu mengaktifkan dan mengubahnya.
Dalam hal ini, Ken Angrok berhasil
memanfaatkan  struktur  Kadiri  untuk
menciptakan struktur Tumapél yang baru, tanpa

memutus akar religiusnya.

4. Penutup
Pembangunan ulang candi di Jambean oleh Ken
Angrok merupakan manifestasi konkret dari
politik legitimasi dan rekonstruksi religius yang
berlangsung pada masa transisi antara Kadiri
dan Tumapé€l. Berdasarkan bukti arkeologis
berupa dua ambang pintu berangka tahun 1055
Saka dan 1148 Saka, tindakan tersebut tidak
dapat dipandang semata sebagai kegiatan
keagamaan, tetapi sebagai strategi simbolik
untuk menegaskan keberlanjutan kekuasaan
dan nilai spiritual antara dua dinasti besar di
Jawa Timur.

Ken Angrok dengan sengaja memilih
lokasi bekas candi peninggalan Sr Bames§wara,

raja pertama Kadiri, untuk membangun ulang



Pembangunan Kembali Candi Peninggalan Bameswara oleh Ken Angrok di Kediri:

sebuah bangunan suci yang diduga kuat
bernafaskan  Siwaistik. = Keputusan  ini
mencerminkan kesadaran historis dan politis
bahwa legitimasi kekuasaan baru harus berakar
pada jejak sakral masa lampau yang dihormati
masyarakat. Dengan demikian, pembangunan
candi di Jambean berfungsi sebagai media
transisi ideologis dari Kadiri menuju Tumapél,
yang tidak menghancurkan tatanan lama,
melainkan menyerap dan menstrukturkannya
kembali dalam kerangka kekuasaan baru.

Selain  memperlihatkan  kontinuitas
keagamaan, situs Jambean juga menegaskan
pentingnya ruang sakral sebagai instrumen
politik. Wilayah Kediri Selatan, yang kaya
dengan prasasti sima dan jejak pertapaan masa
akhir Kadiri, dipilih bukan tanpa pertimbangan
geografis maupun spiritual. la berada di titik
strategis yang menghubungkan pusat-pusat
religius lama dengan ruang politik baru di
Tumapél. Melalui strategi tersebut, Ken
Angrok berhasil mengubah warisan arkeologis
dan religius Kadiri menjadi fondasi ideologis
bagi berdirinya Tumapél.

Dengan demikian, hubungan antara
Kadiri dan Tumapé€l bukan semata hubungan
antagonistik antara penakluk dan yang
ditaklukkan, tetapi sebuah proses integratif dan
transformasional. Reruntuhan candi di Jambean
menjadi simbol dari politik religius yang
memperlihatkan bahwa kekuasaan di Jawa pada
masa Hindu-Buddha selalu bersandar pada
tatanan sakral yang diwariskan. Tindakan Ken
Angrok memperlihatkan bagaimana arsitektur

dan agama berfungsi sebagai bahasa simbolik

Kajian Arkeologis dan Politik Religi
Muhamad Satok Yusuf dan Juan Steven Susilo

untuk mengartikulasikan kekuasaan, sekaligus
sebagai jembatan yang menyatukan dua fase
penting dalam sejarah politik dan spiritual Jawa

Timur.

Ucapan Terima Kasih

Terima kasih disampaikan kepada komunitas
PASAK (Pelestari Sejarah dan Budaya Kadiri)
atas upaya membantu pelestarian tinggalan
arkeologi di Karesidenan Kediri dan dukungan
informasi mengenai temuan ambang pintu dari

periode Ken Angrok di Kediri.

Daftar Pustaka

Boechari, and A.S Wibowo. 1986. Prasasti
Koleksi Museum Nasional. Jakarta:

Museum Nasional.
Brandes, Jan Laurens Andries. 1913. “Oud-
Javaansche Oorkonden.” In

Verhandelingen van Het Bataviaasch
Genootschap van Kunsten En
Wetenschappen LX. Batavia: Albrectg &
Co.

Damais, Louis-Charles. 1952. “D’épigraphie
Indonésienne: III. Liste Des Principales
Inscriptions Datées De L’indonésie.”
Bulletin de Etudes 1’Ecole Francgaise
d’Extréme-Orient 46 (1): 1-105.

Dark, K.R. 1995. Theoretical Archaeology.
Ithaca: Cornell University Press.

Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of
Society: Qutline of the Theory of
Structuration. Berkeley: University of
California Press.

. 1991. Modernity and Self-Identity: Self

and Society in the Late Modern Age.

Stanford: Stanford University Press.

. 2010. Teori Strukturasi: Dasar-Dasar

Pembentukan Struktur Sosial
Masyarakat.  Yogyakarta:  Pustaka
Pelajar.

Heine-Geldern, Robert. 1982. Konsepsi
Tentang Negara & Kedudukan Raja Di
Asia Tenggara. Jakarta: CV Rajawali.

145



AMERTA: Jurnal Penelitian dan Pengembangan Arkeologi, Vol. 43 No. 2, Desember 2025: 131-146

Komaruzaman, Ahmad. 2005. “Prasasti
Lawadan 1127 Saka: Suatu Kajian Ulang
.” Skripsi, Depok: Universitas Indonesia.

Kriswanto, Agung. 2009. Pararaton - Alih
Aksara Dan  Terjemahan. Jakarta:
Wedatama Widya Sastra.

Lutfi, Ismail. 1991. “Telaah Prasasti Palah
Dalam Hubungannya Dengan Candi
Panataran.” Skripsi, Yogyakarta:
Universitas Gadjah Mada.

Muljana, Slamet. 2011. Tafsir Sejarah Nagara
Kretagama. Bantul: PT. LKiS Printing
Cemerlang.

Nastiti, Titi Surti, Churmatin Nasoichah,
Hedwi Prihatmoko, Arlo Griffiths,
Adeline Levivier, and Eko Bastiawan.
2025. Survei Prasasti Zaman Hindu-
Buddha Di Provinsi Jawa Timur, Kota
Dan Kabupaten Pasuruan, Malang,
Blitar, Tulungagung, Trenggalek,
Kediri, Dan Nganjuk, Tahun 2023.
Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia.

Pigeaud, Theodoor Gautier Thomas. 1960.
Java in the 14th Century - a Study in
Cultural History Vol I. The Hague:
Martinus Nijhoff.

Salindri, Dewi. 2019. “Legitimasi Kekuasaan
Ken Arok Versi Pararaton Dan
Negarakertagama.” HUMANIORA 1 (2):
104-16.

Sedyawati, Edi, Hasan Djafar, Wiwin Djuwita
Sudjana Ramelan, and Chaidir Ashari.
2013. Candi Indonesia Seri Jawa. Edited
by Wiwin Djuwita Sudjana Ramelan.
Jakarta: Direktorat Perlindungan Cagar
Budaya dan Permuseuman Dirjen
Kebudayaan Kemendikbud RI.

Sekali, Masintan Karo. 2004. “Prasasti
Galunggung 1122 Saka (1200 Masehi).”
Skripsi, Depok: Universitas Indonesia.

Sewell, William H. 1992. “A Theory of

Structure: ~ Duality, Agency, and
Transformation.” American Journal of
Sociology 98 (1): 1-29.

doi:10.1086/229967.

Soekmono. 2017. Candi, Fungsi Dan
Pengertiannya. Sleman: Penerbit
Ombak.

Soja, Edward William. 1989. Postmodern
Geographies: The Reassertion of Space
in Critical Social Theory. London:
Verso.

146

Suhadi, Machi, and Richadiana Kartakusumah.
1996. Laporan Penelitian Epigrafi Di
Wilayah Provinsi Jawa Timur No. 47.
Jakarta: Puslit Arkenas Depdikbud.

Susilo, Agus, and Sarkowi Sarkowi. 2020.
“Perjuangan Ken Arok Menjadi Raja
Kerajaan Singosari Tahun 1222-1227.”
SINDANG: Jurnal Pendidikan Sejarah
Dan Kajian Sejarah 3 (1): 1-10.
doi:10.31540/sindang.v3i1.900.

Verbeek, Rogier Diederik Marius. 1891.
Oudheden van Java: Lijst Der
Voornaamste Overblijfselen Uit Den
Hindoetijd Op Java, Met Eene
Oudheidkundige  Kaart. ’s-Hage:
Landsdrukkerij.

Widiyanti, Bella Fresti, Rochtri Agung
Bawono, and Coleta Palupi Titasari.
2018. “Ranggah Rajasa Dalam Bingkai
Sejarah.” Stupika, Journal of
Archaeology and Culture 2 (1).

Yusuf, M Satok, | Wayan Srijaya, and Coleta
Palupi Titasari. 2021. “Aktivitas Religi
di Situs Candi Pertapan Kabupaten Blitar
pada Masa Kadiri hingga Majapahit.”
Berkala Arkeologi Sangkhakala 24 (2):
121-34. doi:10.24832/bas.v24i2.467.

Zoetmulder, Petrus Josephus. 1985. Kalangwan
- Sastra Jawa Kuno Selayang Pandang.
Jakarta: Penerbit Djambatan.



