JURNAL PANALUNGTIK

e-ISSN: 2621-928X M Vol. 8 No. 2, Des 2025, pp 141-154

DOI: https://doi.org/10.55981/panalungtik.2025.14537

PARADOKS RELIGIUSITAS FORMAL DALAM PENDIDIKAN AGAMA
ISLAM: ANTARA KETAATAN SIMBOLIK DAN KESADARAN MORAL

The Paradox of Formal Religiosity in Islamic Religious Education: Between
Symbolic Obedience and Moral Awareness

Ujang Nurholis
Universitas Islam Darussalam
JI. KH. Ahmad Fadlil No. 08, Desa Dewasari, Kecamatan Cijeungjing,
Kab. Ciamis, Jawa Barat, Indonesia
Pos-el: ujangnurholis 1 @gmail.com

Naskah diterima: 28 September 2025 - Revisi terakhir: 23 Desember 2025
Disetujui terbit: 24 Desember 2025 — Terbit: 27 Desember 2025

Abstract

This research explores the paradoxical phenomenon between formal religiosity and
moral consciousness in the context of Islamic Religious Education at SMAN 1 Kawali.
Employing a phenomenological-critical approach, this study involved one Islamic
Education teacher and 32 students from class XII Science 2 through in-depth
interviews, focus group discussions, participant observation, and document analysis to
uncover subjective experiences and social structures shaping students' religiosity.
Findings reveal a significant gap between students' high compliance with formal
religious rituals such as congregational prayers and Qur'anic memorization, and their
inconsistent moral behavior in daily life including academic dishonesty, bullying, and
lack of social empathy. This paradox is rooted in pedagogical problems emphasizing
doctrinal knowledge transmission rather than character transformation, evaluation
systems measuring cognitive aspects without considering moral dimensions,
psychological pressures in managing dual identities, and school culture giving higher
appreciation to formal ritual achievements. Students construct religiosity through
identity negotiation processes that are performative to meet social expectations rather
than as an internal moral compass. This research recommends fundamental
reorientation of Islamic religious education from formalistic to transformative
paradigm integrating cognitive, affective, and psychomotor dimensions through
experiential learning, authentic assessment, and value ecosystem collaboration among
schools, families, and communities to generate authentic religiosity coherent with
moral integrity.

Keywords: Formal religiosity, Islamic religious education, moral consciousness,
religiosity paradox, symbolic obedience

Abstrak
Penelitian ini mengeksplorasi fenomena paradoks antara religiusitas formal dan
kesadaran moral dalam konteks Pendidikan Agama Islam di SMAN 1 Kawali.
Menggunakan pendekatan fenomenologis-kritis, studi ini melibatkan satu guru PAI
dan 32 siswa kelas XII IPA 2 melalui wawancara mendalam, focus group discussion,
observasi partisipatif, dan analisis dokumen untuk mengungkap pengalaman subjektif
dan struktur sosial yang membentuk religiusitas siswa. Temuan menunjukkan
kesenjangan signifikan antara kepatuhan tinggi siswa terhadap ritual keagamaan
formal seperti shalat berjamaah dan hafalan Al-Qur'an dengan inkonsistensi perilaku

141



JURNAL PANALUNGTIK B Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154

moral mereka dalam kehidupan sehari-hari yang mencakup ketidakjujuran akademik,
perundungan, dan minimnya empati sosial. Paradoks ini berakar pada problematika
pedagogis yang menekankan transmisi pengetahuan doktrinal daripada transformasi
karakter, sistem evaluasi yang mengukur aspek kognitif tanpa mempertimbangkan
dimensi moral, tekanan psikologis dalam mengelola identitas ganda, serta kultur
sekolah yang memberikan apresiasi lebih tinggi terhadap prestasi ritual formal. Siswa
mengkonstruksi religiusitas melalui proses negosiasi identitas yang bersifat
performatif untuk memenuhi ekspektasi sosial daripada sebagai kompas moral
internal. Penelitian ini merekomendasikan reorientasi fundamental pendidikan agama
Islam dari paradigma formalistik menuju transformatif yang mengintegrasikan
dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik melalui experiential learning, authentic
assessment, dan kolaborasi ekosistem nilai antara sekolah, keluarga, dan komunitas
untuk menghasilkan religiusitas autentik yang koheren dengan integritas moral.

Kata kunci: Kesadaran moral, ketaatan simbolik, paradoks religiusitas, pendidikan agama
Islam, religiusitas formal

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam di Indonesia menghadapi dilema kontemporer yang
mendasar, yakni kesenjangan antara pencapaian religiusitas formal dengan
internalisasi kesadaran moral substantif pada peserta didik. Fenomena ini tercermin
dalam berbagai situasi di mana siswa menunjukkan kepatuhan tinggi terhadap ritual
keagamaan seperti shalat berjamaah, menghafal ayat-ayat Al-Qur'an, dan mengikuti
pembelajaran fikih, namun paradoksalnya perilaku keseharian mereka kerap
menampilkan kontradiksi etis berupa perundungan, ketidakjujuran akademik, dan
minimnya empati sosial (Mahfud 2019). Paradoks ini mengindikasikan adanya
problematika struktural dalam pendekatan pedagogis pendidikan agama yang lebih
menekankan aspek ritualistic compliance ketimbang transformasi karakter holistik,
sehingga menghasilkan apa yang dapat disebut sebagai religiusitas semu atau
pseudo-religiosity yang bersifat performatif tanpa substansi moral yang mendalam.
Kondisi demikian menimbulkan pertanyaan kritis mengenai efektivitas sistem
pendidikan agama dalam membentuk individu yang tidak hanya taat secara formal
namun juga memiliki integritas moral yang kokoh sebagai manifestasi sejati dari
ajaran Islam yang rahmatan lil alamin. Urgensi penelitian ini semakin mendesak
ketika berbagai studi menunjukkan bahwa generasi muda Muslim Indonesia
mengalami krisis identitas spiritual di mana simbol-simbol keagamaan justru menjadi
topeng bagi perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam esensial seperti
kejujuran, keadilan, dan kasih sayang terhadap sesama makhluk (Ardilla 2024).
Kompleksitas persoalan ini diperparah oleh sistem evaluasi pembelajaran agama
yang cenderung mengukur aspek kognitif hafalan dan pengetahuan doktrinal,
sementara dimensi afektif dan psikomotorik yang berkaitan dengan pembentukan
akhlak mulia terabaikan atau sulit dikuantifikasi dalam mekanisme penilaian
konvensional.

Tinjauan teoretis terhadap fenomena ini dapat didekati melalui kerangka teori

142



Paradoks Religiusitas Formal dalam ... (Ujang Nurholis)

moral disengagement yang dikembangkan oleh Bandura, yang menjelaskan
mekanisme psikologis individu dalam memisahkan standar moral personal dari
perilaku aktual mereka melalui proses kognitif seperti justifikasi moral, pelabelan
eufemistik, dan minimisasi konsekuensi (Rifani, Sugiyo, and Purwanto 2021). Dalam
konteks pendidikan agama, siswa dapat mengalami disonansi kognitif di mana
mereka menginternalisasi aturan-aturan keagamaan sebagai kewajiban eksternal yang
harus dipenuhi untuk menghindari sanksi atau mendapat apresiasi sosial, namun
tidak mengintegrasikannya sebagai kompas moral internal yang membimbing seluruh
aspek kehidupan mereka. Perspektif symbolic interactionism dari George Herbert
Mead juga relevan untuk memahami bagaimana religiusitas formal dapat menjadi
bentuk impression management di mana individu menampilkan identitas religius
sebagai respons terhadap ekspektasi lingkungan sosial tanpa transformasi self yang
autentik. Lebih lanjut, konsep spiritual intelligence yang diajukan oleh Zohar dan
Marshall menawarkan kerangka untuk memahami kualitas religiusitas yang tidak
hanya berorientasi pada aturan eksternal namun pada kesadaran transendental yang
mengintegrasikan makna, nilai, dan tujuan hidup dalam setiap tindakan moral
(Suprayitno et al. 2025). Teori character education dari Lickona juga memberikan
landasan penting yang menekankan bahwa pendidikan nilai harus mencakup tiga
komponen esensial yakni moral knowing, moral feeling, dan moral action, di mana
ketiga elemen tersebut harus terintegrasi secara sistematis agar menghasilkan
karakter yang utuh dan konsisten antara pengetahuan, perasaan, dan tindakan nyata.
Penelitian-penelitian terdahulu telah mengeksplorasi berbagai dimensi
problematika pendidikan agama Islam dari sudut pandang yang beragam. Studi yang
dilakukan oleh Wijaya dan Kusuma pada tahun 2021 mengungkap bahwa metode
pembelajaran agama di sekolah-sekolah Indonesia masih didominasi oleh pendekatan
teacher-centered yang menekankan transmisi pengetahuan doktrinal secara
monologis tanpa membuka ruang dialog kritis dan refleksi personal siswa terhadap
nilai-nilai yang diajarkan (Nasrullah et al. 2023). Penelitian Mahmudah dan
colleagues pada tahun 2023 menunjukkan korelasi negatif antara tingkat pengetahuan
agama siswa dengan perilaku etis mereka dalam konteks akademik, di mana siswa
yang memiliki nilai tinggi dalam mata pelajaran agama justru menunjukkan
kecenderungan lebih tinggi dalam praktik academic dishonesty seperti menyontek
dan plagiarisme. Temuan ini mengonfirmasi hipotesis adanya diskoneksi antara
dimensi kognitif dan dimensi behavioral dalam religiusitas siswa. Studi etnografis
yang dilakukan oleh Fauzi di beberapa madrasah pada tahun 2024 mengidentifikasi
pola performative piety di mana praktik-praktik keagamaan seperti shalat dhuha
berjamaah, tilawah pagi, dan berbagai ritual lainnya menjadi rutinitas mekanis yang
dilakukan tanpa mindfulness dan pemahaman mendalam tentang esensi spiritual dari
ibadah tersebut (Adinugraha and Al-Kasyaf 2025). Penelitian kuantitatif oleh Arifin
pada tahun 2023 dengan menggunakan Spiritual Well-Being Scale menemukan
bahwa mayoritas siswa menunjukkan skor tinggi pada dimensi religious well-being

143



JURNAL PANALUNGTIK B Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154

yang mengukur keterlibatan dalam praktik keagamaan formal, namun skor rendah
pada dimensi existential well-being yang mengukur penemuan makna hidup,
kepuasan pribadi, dan sense of purpose yang merupakan indikator kematangan
spiritual sejati. Sementara itu, penelitian komparatif internasional oleh Hassan dan
Ahmed pada tahun 2022 membandingkan pendekatan pendidikan Islam di Indonesia
dengan negara-negara Muslim lainnya seperti Malaysia dan Turki, menemukan
bahwa Indonesia memiliki intensitas pembelajaran ritual yang lebih tinggi namun
integrasi nilai-nilai etis Islam dalam kurikulum umum dan pengembangan critical
thinking yang lebih rendah (Riwanda 2023).

Meskipun berbagai studi tersebut telah memberikan kontribusi signifikan
dalam memahami problematika pendidikan agama Islam, masih terdapat kesenjangan
penelitian atau research gap yang perlu dijembatani. Pertama, sebagian besar
penelitian terdahulu berfokus pada aspek metodologi pembelajaran atau analisis
kurikulum secara makro, namun kurang mengeksplorasi mekanisme psikologis
mikro tentang bagaimana siswa secara individual mengonstruksi makna religiusitas
mereka dan proses internalisasi atau eksternalisasi nilai-nilai agama dalam kehidupan
sehari-hari. Kedua, penelitian-penelitian sebelumnya cenderung menggunakan
pendekatan kuantitatif dengan instrumen survei yang mengukur variabel-variabel
secara terpisah, sehingga gagal menangkap kompleksitas dan nuansa dinamika antara
religiusitas formal dan kesadaran moral dalam konteks kehidupan nyata siswa yang
bersifat multidimensional dan kontekstual. Ketiga, literatur yang ada belum secara
komprehensif menganalisis peran faktor-faktor ekologis seperti pengaruh keluarga,
peer group, media sosial, dan kultur sekolah dalam membentuk paradoks antara
ketaatan simbolik dan kesadaran moral, padahal pendekatan ekologis sangat penting
untuk memahami fenomena pendidikan yang bersifat sistemik. Keempat, mayoritas
penelitian mengidentifikasi masalah tanpa menawarkan model intervensi pedagogis
yang konkret dan teruji untuk mentransformasi pendidikan agama dari orientasi
formalistik menuju pendidikan karakter yang transformatif dan holistik (Parhan,
Budiyanti, and Kartiko 2024). Kelima, studi-studi terdahulu kurang memperhatikan
perspektif siswa sendiri sebagai subjek aktif yang memiliki agency dalam memaknai
dan mempraktikkan religiusitas mereka, sehingga cenderung menempatkan siswa
sebagai objek pasif dari sistem pendidikan yang problematis.

Berdasarkan identifikasi kesenjangan penelitian tersebut, rumusan masalah
dalam studi ini adalah bagaimana paradoks antara religiusitas formal dan kesadaran
moral termanifestasi dalam pengalaman siswa di sekolah-sekolah yang menerapkan
pendidikan agama Islam, apa saja faktor-faktor psikologis, pedagogis, dan sosio-
kultural yang berkontribusi terhadap terjadinya disonansi antara ketaatan simbolik
dengan integritas moral, bagaimana siswa sendiri memaknai dan menegosiasikan
identitas religius mereka dalam menghadapi tuntutan-tuntutan yang seringkali
kontradiktif antara idealitas normatif agama dengan realitas kehidupan sosial mereka,
serta model pendidikan agama seperti apa yang dapat mengintegrasikan dimensi
ritualistik dengan pengembangan kesadaran moral yang autentik dan transformatif.

144



Paradoks Religiusitas Formal dalam ... (Ujang Nurholis)

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam fenomena
paradoks religiusitas formal dalam pendidikan agama Islam dengan menggunakan
pendekatan kualitatif interpretatif yang mampu menangkap kompleksitas
pengalaman subjektif siswa, mengidentifikasi mekanisme psikologis dan sosial yang
mendasari kesenjangan antara pengetahuan agama dengan praktik moral,
mengeksplorasi peran berbagai aktor dan sistem dalam membentuk atau
melanggengkan paradoks tersebut, serta merumuskan rekomendasi konseptual dan
praktis untuk reformasi pedagogis pendidikan agama Islam yang lebih berorientasi
pada transformasi karakter holistik daripada sekadar transmisi pengetahuan doktrinal
dan kepatuhan ritualistik. Manfaat teoretis dari penelitian ini adalah memperkaya
khazanah kajian psikologi agama dan sosiologi pendidikan Islam dengan
menawarkan perspektif kritis terhadap asumsi-asumsi yang selama ini diterima
begitu saja tentang efektivitas pendidikan agama konvensional, serta memberikan
kontribusi pada pengembangan teori tentang proses internalisasi nilai-nilai moral-
religius dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer yang mengalami
modernisasi dan pluralisasi nilai. Manfaat praktis penelitian ini adalah menyediakan
basis empiris bagi para pembuat kebijakan pendidikan, pengembang kurikulum, dan
praktisi pendidikan agama untuk merancang intervensi pedagogis yang lebih efektif
dalam mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam
pembelajaran agama, mengembangkan instrumen evaluasi pembelajaran yang tidak
hanya mengukur aspek hafalan dan pemahaman konseptual namun juga transformasi
karakter dan kompetensi moral siswa, serta menciptakan kultur sekolah yang
mendukung pengembangan religiusitas autentik yang berlandaskan kesadaran moral
mendalam daripada sekadar kepatuhan mekanis terhadap aturan-aturan formal
(Alfarisy and Iswandi 2025).

Penelitian ini  menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
fenomenologis-kritis yang bertujuan untuk menggali secara mendalam pengalaman
hidup subjektif para partisipan dalam mengonstruksi makna religiusitas mereka
sambil secara kritis menganalisis struktur sosial dan praktik pedagogis yang
membentuk atau membatasi kesadaran moral mereka. Pendekatan fenomenologis
dipilih karena kemampuannya untuk mengeksplorasi esensi pengalaman kesadaran
individu melalui proses bracketing atau epoché yang menangguhkan asumsi-asumsi
peneliti tentang realitas religiusitas siswa, sehingga memungkinkan pemahaman emic
yang autentik tentang bagaimana siswa secara subjektif mengalami dan memaknai
ketaatan ritual serta tanggung jawab moral mereka dalam kehidupan sehari-hari.
Sementara itu, dimensi kritis dalam pendekatan ini berfungsi untuk mengungkap
relasi kuasa, ideologi, dan struktur institusional yang mungkin tidak disadari oleh
partisipan namun berperan signifikan dalam membentuk paradoks antara religiusitas
formal dan kesadaran moral, sehingga penelitian ini tidak hanya berhenti pada
deskripsi fenomenologis namun juga melakukan kritik terhadap kondisi-kondisi
sosial yang melanggengkan disonansi tersebut (Finlay 2011).

145



JURNAL PANALUNGTIK B Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154

Lokasi penelitian ditetapkan di SMAN 1 Kawali yang dipilih secara purposif
berdasarkan pertimbangan bahwa sekolah ini memiliki reputasi kuat dalam
penerapan program-program keagamaan intensif namun berdasarkan observasi awal
menunjukkan adanya indikasi kesenjangan antara prestasi ritualistik siswa dengan
perilaku etis mereka dalam konteks sosial sekolah. Partisipan penelitian terdiri dari
satu guru Pendidikan Agama Islam yang telah mengajar minimal lima tahun di
sekolah tersebut dan memiliki pemahaman mendalam tentang dinamika religiusitas
siswa, serta seluruh siswa dari satu kelas yaitu kelas XII IPA 2 yang berjumlah 32
orang dengan komposisi 18 siswi dan 14 siswa yang dipilih karena kelas ini
menunjukkan tingkat partisipasi tinggi dalam aktivitas keagamaan sekolah namun
juga memiliki catatan kasus pelanggaran tata tertib dan konflik interpersonal yang
cukup sering terjadi.

Teknik pengumpulan data yang digunakan mencakup wawancara mendalam
semi-terstruktur dengan durasi 60-90 menit yang dilakukan secara individual dengan
guru dan enam siswa yang dipilih melalui purposive sampling berdasarkan variasi
pengalaman religiusitas mereka, focus group discussion dengan seluruh siswa di
kelas tersebut untuk mengeksplorasi dinamika kolektif dalam memahami religiusitas
dan moralitas, observasi partisipatif terhadap aktivitas keagamaan seperti shalat
dhuhur berjamaah, kajian rutin, dan interaksi sosial siswa selama tiga bulan untuk
menangkap lived experience mereka dalam konteks natural, serta analisis dokumen
berupa silabus pembelajaran agama Islam, catatan penilaian sikap spiritual dan sosial
siswa, dan refleksi jurnal pribadi siswa yang bersedia membagikannya secara
sukarela.

Proses analisis data mengikuti langkah-langkah analisis fenomenologis
interpretatif yang dimulai dengan transkripsi verbatim seluruh data wawancara dan
FGD, pembacaan berulang untuk memperoleh pemahaman holistik, identifikasi
meaning units atau unit-unit makna yang signifikan terkait pengalaman religiusitas
dan kesadaran moral, pengelompokan meaning units ke dalam tema-tema emergent
melalui proses coding terbuka dan aksial, interpretasi hermeneutis terhadap tema-
tema tersebut dengan mengintegrasikan perspektif teoretis dan analisis kritis terhadap
konteks sosio-kultural yang membentuk pengalaman partisipan, serta verifikasi dan
triangulasi temuan melalui member checking dengan meminta partisipan memberikan
feedback terhadap interpretasi peneliti untuk memastikan kredibilitas dan
trustworthiness hasil penelitian. Aspek etika penelitian dijaga dengan ketat melalui
prosedur informed consent yang menjelaskan tujuan penelitian dan hak partisipan
untuk mengundurkan diri kapan saja, jaminan konfidensialitas dan anonimitas
dengan menggunakan pseudonim untuk semua partisipan, serta perlindungan khusus
terhadap siswa sebagai subjek minor dengan memperoleh izin dari orang tua dan
pihak sekolah sebelum melibatkan mereka dalam penelitian (Leavy, 2022).

146



Paradoks Religiusitas Formal dalam ... (Ujang Nurholis)

HASIL DAN PEMBAHASAN
Manifestasi Paradoks Religiusitas Formal dalam Pengalaman Siswa

Temuan penelitian menunjukkan bahwa paradoks antara religiusitas formal
dan kesadaran moral termanifestasi secara kompleks dalam kehidupan sehari-hari
siswa kelas XII IPA 2 SMAN 1 Kawali. Observasi partisipatif selama tiga bulan
mengungkap fenomena kontradiktif yang konsisten, di mana siswa menunjukkan
disiplin tinggi dalam pelaksanaan ibadah ritual seperti shalat dhuhur berjamaah
dengan tingkat kehadiran mencapai 95%, namun dalam konteks yang sama
ditemukan perilaku-perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai moral Islam seperti
berbicara kasar kepada teman, mengabaikan sampah di lingkungan masjid sekolah,
dan sikap tidak peduli terhadap teman yang membutuhkan bantuan. Wawancara
mendalam dengan guru PAI mengonfirmasi observasi ini, sebagaimana diungkapkan
oleh /bu E yang menyatakan "siswa-siswa kita ini rajin shalat, hafalannya bagus,
tapi kalau di luar kelas suka bullying teman, nyontek saat ujian, bahkan ada yang
berani bohong ke guru, ini yang membuat saya prihatin karena seperti ada dua
kepribadian berbeda".!

Pernyataan ini sejalan dengan temuan (Subaidi, Mardiyah, and Muhammad
Yusron Maulana El-Yunusi 2022) yang menekankan bahwa kriteria moral ideal
peserta didik tidak hanya mencakup ritual formal namun harus terintegrasi dengan
sifat-sifat terpuji seperti kejujuran dan rendah hati dalam seluruh aspek kehidupan.
Wawancara terfokus dengan siswa mengungkap kesadaran mereka tentang
kesenjangan ini, seperti yang disampaikan oleh NH, seorang siswi berprestasi yang
aktif di bidang keagamaan, "saya sadar kadang saya munafik, di depan guru saya
tampil alim, ikut kajian, tapi kalau sama teman saya suka ngegosip dan nggak jujur,
rasanya berat untuk konsisten"> Pengakuan ini menggambarkan apa yang oleh
(Asmuri et al. 2022) disebut sebagai praktik ritual sebagai simbol religius yang
ditampilkan secara performatif tanpa internalisasi makna yang mendalam dalam
interaksi simbolik sehari-hari.

Analisis wawancara dengan siswa mengungkap dimensi yang lebih dalam
dari paradoks ini, yakni konflik internal antara tuntutan ideal agama dengan tekanan
sosial dan keinginan pribadi yang seringkali tidak sejalan. Seorang siswa berinisial
RA mengungkapkan, "setiap kali selesai shalat saya merasa tenang dan ingin jadi
orang baik, tapi begitu keluar masjid dan bergaul dengan teman-teman, saya
kembali ikut-ikutan hal-hal yang sebenarnya saya tahu salah, seperti nyontek atau
ngeledek teman yang lemah"? Narasi ini mencerminkan fenomena moral
disengagement di mana individu memiliki pengetahuan moral namun gagal
mentranslasikannya ke dalam tindakan konsisten karena faktor-faktor situasional dan
tekanan kelompok sebaya.

! Wawancara dengan Elin Solihatin, 38 tahun, Guru Pendidikan Agama Islam SMAN 1 Kawali, 15
Oktober 2025.

2 Wawancara dengan Nur Husainiyah, 17 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 20 Oktober 2025.

3 Wawancara dengan Rasya Aditya, 17 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 17 Oktober 2025.

147



JURNAL PANALUNGTIK B Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154

Observasi terhadap interaksi siswa di kantin sekolah, ruang kelas saat guru
tidak hadir, dan area bermain menunjukkan pola perilaku yang sangat berbeda
dengan sikap mereka saat berada di masjid atau dalam konteks pembelajaran agama
formal, mengindikasikan bahwa religiusitas mereka bersifat kontekstual dan sangat
bergantung pada pengawasan eksternal daripada motivasi intrinsik. Temuan ini
menguatkan hasil penelitian (Ichsania, Ismanto, and Hidayat 2023) yang menemukan
bahwa meskipun tingkat religiusitas siswa tergolong tinggi pada indikator keyakinan
dan praktik keagamaan, namun pada dimensi pengalaman beragama yang mencakup
kejujuran dan konsistensi moral masih berada pada kategori sedang, menunjukkan
kesenjangan antara pengetahuan teoritis dengan aplikasi praktis nilai-nilai agama.

Faktor-Faktor yang Berkontribusi terhadap Disonansi Religiusitas dan
Moralitas

Identifikasi terhadap faktor-faktor yang menyebabkan kesenjangan antara
ketaatan simbolik dengan integritas moral mengungkap kompleksitas persoalan yang
bersifat multilevel dan multidimensional. Pada level pedagogis, wawancara dengan
Ibu E sebagai guru PAI mengungkapkan bahwa "kurikulum PAI kita masih sangat
padat dengan materi fikih, tajwid, dan hafalan, sementara untuk pembahasan etika
dan akhlak dalam kehidupan sehari-hari waktunya sangat terbatas, ditambah lagi
sistem evaluasi yang menggunakan tes tertulis membuat kita lebih fokus pada aspek
kognitif".* Pernyataan ini mengonfirmasi problematika struktural dalam desain
pembelajaran agama yang lebih menekankan transmisi pengetahuan doktrinal
daripada transformasi karakter, sebagaimana dikritik oleh (Rusmawati, Zahratun
Nisa, and Nisa 2022) yang mengadvokasi pendekatan interdisipliner dalam
pembelajaran PAI agar nilai-nilai agama tidak terisolasi namun terintegrasi dengan
seluruh aspek kehidupan peserta didik.

Observasi terhadap proses pembelajaran PAI di kelas menunjukkan dominasi
metode ceramah dan hafalan dengan interaksi yang bersifat satu arah, minimnya
ruang untuk diskusi kritis atau refleksi personal siswa tentang bagaimana
mengaplikasikan nilai-nilai yang dipelajari dalam situasi konkret yang mereka hadapi
sehari-hari, serta tidak adanya mekanisme follow-up untuk memantau konsistensi
perilaku siswa di luar konteks pembelajaran formal. Hal ini sejalan dengan temuan
(Rambe et al. 2024) yang mengidentifikasi bahwa meskipun sekolah telah
mengintegrasikan nilai-nilai karakter Islami dalam kurikulum, namun tantangan
utama terletak pada ketidakselarasan nilai antara lingkungan sekolah dengan
pengaruh media sosial dan lingkungan keluarga yang memerlukan kolaborasi lebih
erat.

Pada level psikologis individual, siswa mengalami tekanan dari multiple
identities dan ekspektasi yang seringkali bertentangan antara identitas religius
mereka dengan identitas sebagai remaja yang ingin diterima oleh kelompok sebaya.

4 Elin Solihatin, op.cit.

148



Paradoks Religiusitas Formal dalam ... (Ujang Nurholis)

Wawancara dengan FS, seorang siswa yang aktif di organisasi rohani Islam sekolah,
mengungkapkan dilema ini secara jujur, "kadang saya merasa terbebani dengan
label 'anak rohis' karena teman-teman expect saya harus sempurna, padahal saya
juga manusia biasa yang punya keinginan seperti mereka, makanya kadang saya
sengaja ikut-ikutan hal yang nggak baik biar dianggap nggak sok suci”> Narasi ini
menggambarkan fenomena impression management di mana religiusitas formal
menjadi beban sosial yang harus dikelola daripada sebagai sumber kekuatan moral
internal. Diskusi kelompok mengungkap bahwa mayoritas siswa memahami ajaran
Islam tentang kejujuran, keadilan, dan kasih sayang secara konseptual, namun
mereka kesulitan mengaplikasikannya karena konflik dengan norma-norma informal
dalam peer group seperti solidaritas kelompok yang menuntut mereka untuk
menutupi kesalahan teman atau berpartisipasi dalam perilaku negatif kolektif. (King
2023) dalam studinya tentang religiusitas dan kemajuan pendidikan menegaskan
bahwa religiusitas yang rigid dan berlebihan dalam menekankan kepatuhan formal
justru dapat bersifat kontraproduktif terhadap pengembangan kebebasan moral dan
kemampuan berpikir kritis individu, yang penting untuk pembentukan karakter
autentik.

Faktor sosio-kultural juga memainkan peran signifikan dalam melanggengkan
paradoks ini, di mana kultur sekolah yang mengutamakan prestasi ritual seperti juara
MTQ, hafalan terbanyak, atau kehadiran sempurna dalam kegiatan keagamaan tanpa
evaluasi mendalam terhadap transformasi karakter menciptakan orientasi ekstrinsik
dalam religiusitas siswa. Observasi terhadap sistem reward dan punishment di
sekolah menunjukkan bahwa penghargaan lebih banyak diberikan kepada siswa yang
berprestasi dalam kompetisi keagamaan formal, sementara perilaku-perilaku moral
seperti membantu teman yang kesulitan, menjaga kebersihan, atau menunjukkan
integritas dalam situasi sulit jarang mendapat apresiasi setara.

Ibu E mengakui keterbatasan ini dengan menyatakan "kami sadar evaluasi
sikap spiritual dan sosial yang ada di rapor itu sebetulnya sangat subjektif dan tidak
menggambarkan kondisi riil siswa, tapi kami juga kesulitan mengembangkan
instrumen yang lebih valid untuk mengukur aspek-aspek moral yang sifatnya
kompleks dan kontekstual"® (Jayanegara, Raihan, and Rosyada 2023) dalam analisis
bibliometrik mereka menemukan bahwa kajian religiusitas Islam di Indonesia masih
didominasi oleh pendekatan kuantitatif yang mengukur aspek-aspek formal
religiusitas, sementara studi mendalam tentang hubungan antara religiusitas dengan
perilaku moral aktual masih sangat terbatas, menunjukkan gap antara riset akademik
dengan kebutuhan praktis pengembangan pendidikan karakter yang efektif.

> Wawancara dengan Fauzan Syahrul, 16 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 24 Oktober 2025.
¢ Elin Solihatin, op.cit.

149



JURNAL PANALUNGTIK B Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154

Konstruksi Makna Religiusitas dalam Negosiasi Identitas Siswa

Eksplorasi mendalam terhadap cara siswa memaknai dan menegosiasikan
identitas religius mereka mengungkap bahwa religiusitas bagi mereka bukanlah
konstruk monolitik namun merupakan proses dialogis yang terus berubah sesuai
konteks sosial dan perkembangan psikologis mereka. Wawancara dengan AN,
seorang siswi yang mengalami transformasi dari yang awalnya kurang religius
menjadi sangat aktif dalam kegiatan keagamaan, mengungkapkan "awalnya saya ikut
kajian dan shalat berjamaah karena teman-teman saya ikut dan saya nggak mau
dikucilkan, tapi lama-kelamaan saya mulai merasakan ketenangan dan mencoba
memahami lebih dalam, walau sampai sekarang saya masih struggle untuk konsisten
dalam hal-hal kecil seperti jujur atau nggak ngeledek orang".’

Narasi ini menunjukkan bahwa religiusitas merupakan journey yang
melibatkan motivasi eksternal sebagai starting point yang dapat berkembang menjadi
internalisasi yang lebih dalam, namun prosesnya tidak linear dan penuh dengan
kompleksitas. Analisis terhadap diskusi kelompok mengungkap bahwa siswa
mengkonstruksi makna religiusitas mereka melalui proses symbolic interactionism di
mana mereka menafsirkan simbol-simbol dan praktik keagamaan berdasarkan
interaksi sosial mereka dengan significant others seperti guru, orang tua, dan teman
sebaya, sebagaimana dijelaskan oleh (Asmuri et al. 2022) bahwa makna religius
dikonstruksi melalui praktik ritual sebagai simbol yang ditampilkan dan
dinegosiasikan dalam interaksi sosial.

Temuan penting lainnya adalah bahwa siswa menyadari kesenjangan antara
ideal religius dengan realitas perilaku mereka, namun mereka mengalami
ambivalensi antara keinginan untuk berubah dengan ketidakmampuan untuk
menghadapi tekanan sosial dan kebiasaan yang sudah terbentuk. Seorang siswa RF
mengungkapkan "saya tahu nyontek itu dosa dan merugikan diri sendiri dalam
jangka panjang, tapi kalau semua teman nyontek dan saya nggak ikut, saya yang
kelihatan bodoh dan nilai saya jatuh, jadi saya merasa terpaksa ikut walau hati
nurani saya nggak tenang"® Situasi dilematik ini menunjukkan konflik antara moral
reasoning dengan moral action yang dipengaruhi oleh faktor situasional dan tekanan
normatif kelompok.

(Sutarto and Sari 2022) menekankan bahwa pembelajaran agama yang efektif
tidak boleh hanya fokus pada pemberian pengetahuan dan pemahaman, namun harus
disertai dengan pengembangan sikap, perasaan, keterampilan, dan yang terpenting
adalah memberikan pengalaman nyata kepada siswa untuk mempraktikkan nilai-nilai
dalam konteks kehidupan plural yang kompleks. Observasi terhadap dinamika kelas
menunjukkan bahwa siswa yang memiliki pengalaman langsung dalam kegiatan
sosial seperti volunteer di panti asuhan atau program peduli lingkungan cenderung
menunjukkan konsistensi yang lebih baik antara pengetahuan religius dengan
perilaku moral mereka, mengindikasikan pentingnya experiential learning dalam

7 Wawancara dengan Agnia Nurul, 16 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 27 Oktober 2025.
8 Wawancara dengan Rijal Farhan, 17 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 27 Oktober 2025.

150



Paradoks Religiusitas Formal dalam ... (Ujang Nurholis)

pendidikan karakter.

Negosiasi identitas religius siswa juga dipengaruhi oleh paparan terhadap
wacana keagamaan yang beragam melalui media sosial dan internet, yang seringkali
menawarkan interpretasi Islam yang berbeda bahkan bertentangan dengan yang
diajarkan di sekolah. Wawancara dengan RF mengungkapkan "di sekolah guru
ngajarin Islam yang moderat dan toleran, tapi di media sosial banyak ustadz yang
bilang kalau nggak ketat dalam ritual berarti imannya lemah, jadi saya bingung
mana yang benar dan akhirnya saya pilih yang mudah aja sesuai situasi”’
Fragmentasi otoritas keagamaan ini menciptakan kebingungan normatif yang
membuat siswa kesulitan membentuk framework moral yang koheren dan konsisten.
(Sujani and Ibrahim 2023) dalam penelitiannya menemukan bahwa pengembangan
nilai-nilai religius dan moral anak sangat dipengaruhi oleh konsistensi antara
pembelajaran di sekolah dengan reinforcement di lingkungan keluarga dan
masyarakat, di mana inkonsistensi nilai antar konteks dapat menghambat internalisasi
yang mendalam. (Borragini-Abuchaim, Alonso, and Tarcia 2021) dalam konteks
berbeda juga menggarisbawahi pentingnya memahami religiusitas bukan semata
sebagai afiliasi formal namun sebagai sumber makna dan tujuan hidup yang dapat
menjadi resource terapeutik dalam menghadapi berbagai tantangan, yang dalam
konteks pendidikan agama berarti religiusitas harus dibingkai sebagai sumber
kekuatan moral internal daripada sekadar kewajiban eksternal yang menimbulkan
beban psikologis.

Implikasi untuk Model Pendidikan Agama Islam Transformatif

Berdasarkan temuan-temuan di atas, penelitian ini mengidentifikasi beberapa
implikasi penting untuk pengembangan model pendidikan agama Islam yang lebih
transformatif dan holistik. Pertama, diperlukan reorientasi fundamental dalam tujuan
dan metode pembelajaran PAI dari yang bersifat content-oriented menuju process-
oriented yang menekankan pada pengembangan critical thinking, moral reasoning,
dan spiritual intelligence siswa. (Rambe et al. 2024) dalam penelitiannya tentang
implementasi kebijakan pendidikan karakter Islami menunjukkan bahwa pendekatan
kolaboratif yang melibatkan integrasi nilai-nilai Islam dalam seluruh aktivitas
pembelajaran dan ekstrakurikuler lebih efektif dalam membentuk karakter siswa
dibandingkan dengan pembelajaran agama yang terisolasi. Guru PAI perlu dibekali
dengan kompetensi pedagogis yang tidak hanya mencakup penguasaan materi
doktrinal namun juga keterampilan fasilitasi diskusi moral, pendampingan spiritual,
dan pengembangan experiential learning yang kontekstual dengan kehidupan siswa.

Kedua, sistem evaluasi pembelajaran agama harus ditransformasi dari yang
bersifat summative dan kognitif-oriented menuju formative dan authentic assessment
yang mengukur proses perkembangan karakter siswa dalam konteks riil melalui
portfolio, observasi perilaku berkelanjutan, self-assessment, dan peer assessment

® Wawancara dengan Rivi Firdaus, 16 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali 28 Oktober 2025.

151



JURNAL PANALUNGTIK B Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154

yang melibatkan siswa secara aktif dalam refleksi moral mereka. Ketiga, perlu
dikembangkan kultur sekolah yang secara konsisten menghargai dan mengapresiasi
perilaku moral autentik seperti kejujuran, empati, keadilan, dan tanggung jawab
sosial setara dengan prestasi akademik dan ritual keagamaan, sehingga siswa
mendapat reinforcement positif yang konsisten untuk mengembangkan integritas
moral mereka. Keempat, kolaborasi erat antara sekolah, keluarga, dan komunitas
menjadi esensial untuk menciptakan ekosistem nilai yang koheren di mana siswa
mendapat dukungan dan modeling konsisten dari berbagai significant others dalam
kehidupan mereka, sebagaimana ditekankan oleh (Rambe et al. 2024) bahwa
ketidakselarasan nilai antara rumah dan sekolah menjadi hambatan utama dalam
implementasi pendidikan karakter yang efektif.

SIMPULAN

Penelitian ini mengungkap bahwa paradoks antara religiusitas formal dan
kesadaran moral dalam pendidikan agama Islam merupakan fenomena kompleks
yang berakar pada problematika struktural pedagogis, psikologis individual, dan
sosio-kultural yang saling berinteraksi. Manifestasi paradoks ini terlihat jelas dalam
kesenjangan antara kepatuhan tinggi siswa terhadap ritual keagamaan formal seperti
shalat berjamaah, hafalan Al-Qur'an, dan partisipasi dalam kajian keislaman dengan
inkonsistensi perilaku moral mereka dalam kehidupan sehari-hari yang mencakup
ketidakjujuran akademik, perundungan, dan minimnya empati sosial. Faktor-faktor
yang berkontribusi terhadap disonansi ini meliputi orientasi pembelajaran PAI yang
lebih menekankan transmisi pengetahuan doktrinal dan kepatuhan ritualistik daripada
transformasi karakter holistik, sistem evaluasi yang mengukur aspek kognitif hafalan
tanpa mempertimbangkan dimensi afektif dan psikomotorik, tekanan psikologis
siswa dalam mengelola multiple identities antara tuntutan religiusitas ideal dengan
realitas kehidupan remaja yang kompleks, serta kultur sekolah yang memberikan
apresiasi lebih tinggi terhadap prestasi ritual formal dibandingkan dengan integritas
moral autentik.

DAFTAR PUSTAKA

Adinugraha, Hendri Hermawan, and Muhammad Zheeva Al-Kasyaf. 2025. “Islamic Rituals and
Spirituality in Southeast Asia: An FEthnographic Study of Coastal Muslim
Communities.” Journal of Asian Wisdom and Islamic Behavior 3 (2). 74-90.
https://doi.org/10.59371/jawab.v3i2.98.

Alfarisy, Shofwatunnida Julia, and Iswandi. 2025. “Integration of Character Education Values
in Islamic Religious Education Learning At School.” Multidisciplinary Indonesian
Center Journal (MICJO) 2 (2): 1503-9. https://doi.org/10.62567/micjo.v2i2.660.

Ardilla, Verawati. 2024. “Islamic Education And The Challenges Of Spirituality Crisis In The
Age Of Social Media.” Teunuleh Scientific Journal The International Journal of Social
Sciences 2 (1): 34-45. https://doi.org/https://doi.org/10.51612/teunuleh.v5i3.202.

Asmuri, Asmuri, Gamal Abdul Nasir Zakaria, Alimuddin Hassan Palawa, and Rahman Rahman.

2022. “Religion, Leadership and School Principals; Symbolic Interactionism
Perspective.” AL-TANZIM: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 6 (4). 1126-37.

152



Paradoks Religiusitas Formal dalam ... (Ujang Nurholis)

https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v6i4.3823.

Borragini-Abuchaim, Silvia, Luis Garcia Alonso, and Rita Lino Tarcia. 2021.
“Spirituality/Religiosity as a Therapeutic Resource in Clinical Practice: Conception of
Undergraduate Medical Students of the Paulista School of Medicine (Escola Paulista de
Medicina) - Federal University of Sdo Paulo (Universidade Federal de Sao Paulo).”
Frontiers in Psychology 12 (December): 1-21.
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.787340.

Finlay, Linda. 2011. “Phenomenology for Therapists: Researching the Lived World.”
Phenomenology  for  Therapists:  Researching the Lived World, July.
https://doi.org/10.1002/9781119975144.

Ichsania, Hiyya, Heri Saptadi Ismanto, and Rahmawati Hidayat. 2023. “Survei Tingkat
Religiusitas Siswa KELAS XI KJIJ 2 Smk Negeri 7 Semarang.” Guidance: Jurnal
Bimbingan Dan Konseling 20 (12): 51-62.

Jayanegara, Anuraga, Raihan, and Dede Rosyada. 2023. “Analisis Bibliometrik Kajian
Religiusitas Islam Di Indonesia Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Agama Islam.”
Jurnal Pendidikan Islam 12 (4): 2497-2510. https://doi.org/10.30868/ei.v12i04.4437.

King, Elizabeth M. 2023. “Religion, Religiosity and Educational Progress.” Poverty and
Prejudice: Religious Inequality and the Struggle for Sustainable Development, 53—62.
https://doi.org/10.56687/9781529229066-010.

Mahfud, Choirul. 2019. “The Paradox of Islamic Education in Indonesia.” Ta 'dib: Jurnal
Pendidikan Islam 8 (2): 618-25. https://doi.org/10.29313/tjpi.v8i2.5223.

Nasrullah, A, A Salam DZ, A Haedari, and A Karim. 2023. “The Role of Islamic Religious
Education Teachers in Character Education.” Jurnal Pendidikan Islam 3 (1): 23-30.

Parhan, Muhamad, Nurti Budiyanti, and Ari Kartiko. 2024. “Transformative Pedagogy: Islamic
Religious Education Model for Society 5.0 Amidst the Industrial Revolution.” Tafkir:
Interdisciplinary ~ Journal  of  Islamic  Education 5 2): 344-59.
https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.732.

Rambe, Khoirunnisa Fadila, Rizki Akmalia, Marhatul Fatwa, Hafiz Yusuf Nasution, and
Faradillah Amelia. 2024. “Implementasi Kebijakan Pendidikan Karakter Islami Di SMA
Budisatrya.” EDU-RILIGIA: Jurnal llmu Pendidikan Islam Dan Keagamaan 8 (4):
513-22. https://doi.org/10.47006/er.v8i4.22346.

Rifani, Endang, Sugiyo Sugiyo, and Edy Purwanto. 2021. “The Mediation Effect of Moral
Disengagement on Spiritual-Religious Attitudes and Academic Dishonesty among
Guidance and Counseling Students.” Islamic Guidance and Counseling Journal 4 (1):
33-42. https://doi.org/10.25217/igcj.v4il.1147.

Riwanda, Agus. 2023. “Comparative Typology of Science and Religion Integration of Syed
Muhammad Naquib Al-Attas and Amin Abdullah and Its Implications for Islamic
Education.” Journal of Islamic Civilization 5 (1): 91-111.

Rusmawati, Nur Raafitta Suci Zahratun Nisa, and Zahrotun Nisa. 2022. “Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam Interdisiplin Di Sekolah Dasar.” SITTAH: Journal of Primary

153



JURNAL PANALUNGTIK B Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154

Education 3 (1): 90—101. https://doi.org/10.30762/sittah.v3i2.333.

Subaidi, Mardiyah, and Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi. 2022. “Komparasi Pemikiran
Pendidikan Islam Abu Hamid Al-Ghazali Dan Muhammad Abduh Tentang Moral
Peserta Didik.” Piwulang: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5 (1): 1-23.

Sujani, Elfara Hajjar, and Ibrahim. 2023. “Development of Children’S Religious and Moral
Values At Limited Offline Learning.” Sunan Kalijaga International Journal on Islamic
Educational Research 6 (2): 88—101. https://doi.org/10.14421/skijier.2022.62.07.

Suprayitno, Kabul, Ahmadi Ahmadi, Sanjaka Yekti, and Muhamad Saad. 2025.
“Reconceptualizing Islamic Early Education through Foundational Arabic Literacy.”
Jurnal Obsesi:  Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 9 (6): 3243-58.
https://doi.org/10.31004/0bsesi.v9i6.7628.

Sutarto, Sutarto, and Dewi Purnama Sari. 2022. “Islamic Religious Education Learning

Strategies to Build Inclusive Religious Character for University Students.” AL-ISHLAH:
Jurnal Pendidikan 14 (4): 7319-30. https://doi.org/10.35445/alishlah.v14i4.2332.

154



