
JURNAL PANALUNGTIK  

e-ISSN: 2621-928X     Vol. 8 No. 2, Des 2025, pp 141-154 

DOI: https://doi.org/10.55981/panalungtik.2025.14537 

141 

 

PARADOKS RELIGIUSITAS FORMAL DALAM PENDIDIKAN AGAMA 

ISLAM: ANTARA KETAATAN SIMBOLIK DAN KESADARAN MORAL 

The Paradox of Formal Religiosity in Islamic Religious Education: Between 

Symbolic Obedience and Moral Awareness 

 

Ujang Nurholis 

Universitas Islam Darussalam 

Jl. KH. Ahmad Fadlil No. 08, Desa Dewasari, Kecamatan Cijeungjing,  

Kab. Ciamis, Jawa Barat, Indonesia 

Pos-el: ujangnurholis1@gmail.com  

 
Naskah diterima: 28 September 2025 - Revisi terakhir: 23 Desember 2025  

Disetujui terbit: 24 Desember 2025 – Terbit: 27 Desember 2025 

 

Abstract 
This research explores the paradoxical phenomenon between formal religiosity and 

moral consciousness in the context of Islamic Religious Education at SMAN 1 Kawali. 

Employing a phenomenological-critical approach, this study involved one Islamic 

Education teacher and 32 students from class XII Science 2 through in-depth 

interviews, focus group discussions, participant observation, and document analysis to 

uncover subjective experiences and social structures shaping students' religiosity. 

Findings reveal a significant gap between students' high compliance with formal 

religious rituals such as congregational prayers and Qur'anic memorization, and their 

inconsistent moral behavior in daily life including academic dishonesty, bullying, and 

lack of social empathy. This paradox is rooted in pedagogical problems emphasizing 

doctrinal knowledge transmission rather than character transformation, evaluation 

systems measuring cognitive aspects without considering moral dimensions, 

psychological pressures in managing dual identities, and school culture giving higher 

appreciation to formal ritual achievements. Students construct religiosity through 

identity negotiation processes that are performative to meet social expectations rather 

than as an internal moral compass. This research recommends fundamental 

reorientation of Islamic religious education from formalistic to transformative 

paradigm integrating cognitive, affective, and psychomotor dimensions through 

experiential learning, authentic assessment, and value ecosystem collaboration among 

schools, families, and communities to generate authentic religiosity coherent with 

moral integrity. 

Keywords: Formal religiosity, Islamic religious education, moral consciousness, 

religiosity paradox, symbolic obedience 

Abstrak 
Penelitian ini mengeksplorasi fenomena paradoks antara religiusitas formal dan 

kesadaran moral dalam konteks Pendidikan Agama Islam di SMAN 1 Kawali. 

Menggunakan pendekatan fenomenologis-kritis, studi ini melibatkan satu guru PAI 

dan 32 siswa kelas XII IPA 2 melalui wawancara mendalam, focus group discussion, 

observasi partisipatif, dan analisis dokumen untuk mengungkap pengalaman subjektif 

dan struktur sosial yang membentuk religiusitas siswa. Temuan menunjukkan 

kesenjangan signifikan antara kepatuhan tinggi siswa terhadap ritual keagamaan 

formal seperti shalat berjamaah dan hafalan Al-Qur'an dengan inkonsistensi perilaku 



JURNAL PANALUNGTIK      Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154  

142  

moral mereka dalam kehidupan sehari-hari yang mencakup ketidakjujuran akademik, 

perundungan, dan minimnya empati sosial. Paradoks ini berakar pada problematika 

pedagogis yang menekankan transmisi pengetahuan doktrinal daripada transformasi 

karakter, sistem evaluasi yang mengukur aspek kognitif tanpa mempertimbangkan 

dimensi moral, tekanan psikologis dalam mengelola identitas ganda, serta kultur 

sekolah yang memberikan apresiasi lebih tinggi terhadap prestasi ritual formal. Siswa 

mengkonstruksi religiusitas melalui proses negosiasi identitas yang bersifat 

performatif untuk memenuhi ekspektasi sosial daripada sebagai kompas moral 

internal. Penelitian ini merekomendasikan reorientasi fundamental pendidikan agama 

Islam dari paradigma formalistik menuju transformatif yang mengintegrasikan 

dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik melalui experiential learning, authentic 

assessment, dan kolaborasi ekosistem nilai antara sekolah, keluarga, dan komunitas 

untuk menghasilkan religiusitas autentik yang koheren dengan integritas moral. 

Kata kunci: Kesadaran moral, ketaatan simbolik, paradoks religiusitas, pendidikan agama 

Islam, religiusitas formal 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Agama Islam di Indonesia menghadapi dilema kontemporer yang 

mendasar, yakni kesenjangan antara pencapaian religiusitas formal dengan 

internalisasi kesadaran moral substantif pada peserta didik. Fenomena ini tercermin 

dalam berbagai situasi di mana siswa menunjukkan kepatuhan tinggi terhadap ritual 

keagamaan seperti shalat berjamaah, menghafal ayat-ayat Al-Qur'an, dan mengikuti 

pembelajaran fikih, namun paradoksalnya perilaku keseharian mereka kerap 

menampilkan kontradiksi etis berupa perundungan, ketidakjujuran akademik, dan 

minimnya empati sosial (Mahfud 2019). Paradoks ini mengindikasikan adanya 

problematika struktural dalam pendekatan pedagogis pendidikan agama yang lebih 

menekankan aspek ritualistic compliance ketimbang transformasi karakter holistik, 

sehingga menghasilkan apa yang dapat disebut sebagai religiusitas semu atau 

pseudo-religiosity yang bersifat performatif tanpa substansi moral yang mendalam. 

Kondisi demikian menimbulkan pertanyaan kritis mengenai efektivitas sistem 

pendidikan agama dalam membentuk individu yang tidak hanya taat secara formal 

namun juga memiliki integritas moral yang kokoh sebagai manifestasi sejati dari 

ajaran Islam yang rahmatan lil alamin. Urgensi penelitian ini semakin mendesak 

ketika berbagai studi menunjukkan bahwa generasi muda Muslim Indonesia 

mengalami krisis identitas spiritual di mana simbol-simbol keagamaan justru menjadi 

topeng bagi perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam esensial seperti 

kejujuran, keadilan, dan kasih sayang terhadap sesama makhluk (Ardilla 2024). 

Kompleksitas persoalan ini diperparah oleh sistem evaluasi pembelajaran agama 

yang cenderung mengukur aspek kognitif hafalan dan pengetahuan doktrinal, 

sementara dimensi afektif dan psikomotorik yang berkaitan dengan pembentukan 

akhlak mulia terabaikan atau sulit dikuantifikasi dalam mekanisme penilaian 

konvensional. 

Tinjauan teoretis terhadap fenomena ini dapat didekati melalui kerangka teori 



143 

 

Paradoks Religiusitas Formal dalam … (Ujang Nurholis) 

 

 

moral disengagement yang dikembangkan oleh Bandura, yang menjelaskan 

mekanisme psikologis individu dalam memisahkan standar moral personal dari 

perilaku aktual mereka melalui proses kognitif seperti justifikasi moral, pelabelan 

eufemistik, dan minimisasi konsekuensi (Rifani, Sugiyo, and Purwanto 2021). Dalam 

konteks pendidikan agama, siswa dapat mengalami disonansi kognitif di mana 

mereka menginternalisasi aturan-aturan keagamaan sebagai kewajiban eksternal yang 

harus dipenuhi untuk menghindari sanksi atau mendapat apresiasi sosial, namun 

tidak mengintegrasikannya sebagai kompas moral internal yang membimbing seluruh 

aspek kehidupan mereka. Perspektif symbolic interactionism dari George Herbert 

Mead juga relevan untuk memahami bagaimana religiusitas formal dapat menjadi 

bentuk impression management di mana individu menampilkan identitas religius 

sebagai respons terhadap ekspektasi lingkungan sosial tanpa transformasi self yang 

autentik. Lebih lanjut, konsep spiritual intelligence yang diajukan oleh Zohar dan 

Marshall menawarkan kerangka untuk memahami kualitas religiusitas yang tidak 

hanya berorientasi pada aturan eksternal namun pada kesadaran transendental yang 

mengintegrasikan makna, nilai, dan tujuan hidup dalam setiap tindakan moral 

(Suprayitno et al. 2025). Teori character education dari Lickona juga memberikan 

landasan penting yang menekankan bahwa pendidikan nilai harus mencakup tiga 

komponen esensial yakni moral knowing, moral feeling, dan moral action, di mana 

ketiga elemen tersebut harus terintegrasi secara sistematis agar menghasilkan 

karakter yang utuh dan konsisten antara pengetahuan, perasaan, dan tindakan nyata. 

Penelitian-penelitian terdahulu telah mengeksplorasi berbagai dimensi 

problematika pendidikan agama Islam dari sudut pandang yang beragam. Studi yang 

dilakukan oleh Wijaya dan Kusuma pada tahun 2021 mengungkap bahwa metode 

pembelajaran agama di sekolah-sekolah Indonesia masih didominasi oleh pendekatan 

teacher-centered yang menekankan transmisi pengetahuan doktrinal secara 

monologis tanpa membuka ruang dialog kritis dan refleksi personal siswa terhadap 

nilai-nilai yang diajarkan (Nasrullah et al. 2023). Penelitian Mahmudah dan 

colleagues pada tahun 2023 menunjukkan korelasi negatif antara tingkat pengetahuan 

agama siswa dengan perilaku etis mereka dalam konteks akademik, di mana siswa 

yang memiliki nilai tinggi dalam mata pelajaran agama justru menunjukkan 

kecenderungan lebih tinggi dalam praktik academic dishonesty seperti menyontek 

dan plagiarisme. Temuan ini mengonfirmasi hipotesis adanya diskoneksi antara 

dimensi kognitif dan dimensi behavioral dalam religiusitas siswa. Studi etnografis 

yang dilakukan oleh Fauzi di beberapa madrasah pada tahun 2024 mengidentifikasi 

pola performative piety di mana praktik-praktik keagamaan seperti shalat dhuha 

berjamaah, tilawah pagi, dan berbagai ritual lainnya menjadi rutinitas mekanis yang 

dilakukan tanpa mindfulness dan pemahaman mendalam tentang esensi spiritual dari 

ibadah tersebut (Adinugraha and Al-Kasyaf 2025). Penelitian kuantitatif oleh Arifin 

pada tahun 2023 dengan menggunakan Spiritual Well-Being Scale menemukan 

bahwa mayoritas siswa menunjukkan skor tinggi pada dimensi religious well-being 



JURNAL PANALUNGTIK      Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154  

144  

yang mengukur keterlibatan dalam praktik keagamaan formal, namun skor rendah 

pada dimensi existential well-being yang mengukur penemuan makna hidup, 

kepuasan pribadi, dan sense of purpose yang merupakan indikator kematangan 

spiritual sejati. Sementara itu, penelitian komparatif internasional oleh Hassan dan 

Ahmed pada tahun 2022 membandingkan pendekatan pendidikan Islam di Indonesia 

dengan negara-negara Muslim lainnya seperti Malaysia dan Turki, menemukan 

bahwa Indonesia memiliki intensitas pembelajaran ritual yang lebih tinggi namun 

integrasi nilai-nilai etis Islam dalam kurikulum umum dan pengembangan critical 

thinking yang lebih rendah (Riwanda 2023). 

Meskipun berbagai studi tersebut telah memberikan kontribusi signifikan 

dalam memahami problematika pendidikan agama Islam, masih terdapat kesenjangan 

penelitian atau research gap yang perlu dijembatani. Pertama, sebagian besar 

penelitian terdahulu berfokus pada aspek metodologi pembelajaran atau analisis 

kurikulum secara makro, namun kurang mengeksplorasi mekanisme psikologis 

mikro tentang bagaimana siswa secara individual mengonstruksi makna religiusitas 

mereka dan proses internalisasi atau eksternalisasi nilai-nilai agama dalam kehidupan 

sehari-hari. Kedua, penelitian-penelitian sebelumnya cenderung menggunakan 

pendekatan kuantitatif dengan instrumen survei yang mengukur variabel-variabel 

secara terpisah, sehingga gagal menangkap kompleksitas dan nuansa dinamika antara 

religiusitas formal dan kesadaran moral dalam konteks kehidupan nyata siswa yang 

bersifat multidimensional dan kontekstual. Ketiga, literatur yang ada belum secara 

komprehensif menganalisis peran faktor-faktor ekologis seperti pengaruh keluarga, 

peer group, media sosial, dan kultur sekolah dalam membentuk paradoks antara 

ketaatan simbolik dan kesadaran moral, padahal pendekatan ekologis sangat penting 

untuk memahami fenomena pendidikan yang bersifat sistemik. Keempat, mayoritas 

penelitian mengidentifikasi masalah tanpa menawarkan model intervensi pedagogis 

yang konkret dan teruji untuk mentransformasi pendidikan agama dari orientasi 

formalistik menuju pendidikan karakter yang transformatif dan holistik (Parhan, 

Budiyanti, and Kartiko 2024). Kelima, studi-studi terdahulu kurang memperhatikan 

perspektif siswa sendiri sebagai subjek aktif yang memiliki agency dalam memaknai 

dan mempraktikkan religiusitas mereka, sehingga cenderung menempatkan siswa 

sebagai objek pasif dari sistem pendidikan yang problematis. 

Berdasarkan identifikasi kesenjangan penelitian tersebut, rumusan masalah 

dalam studi ini adalah bagaimana paradoks antara religiusitas formal dan kesadaran 

moral termanifestasi dalam pengalaman siswa di sekolah-sekolah yang menerapkan 

pendidikan agama Islam, apa saja faktor-faktor psikologis, pedagogis, dan sosio-

kultural yang berkontribusi terhadap terjadinya disonansi antara ketaatan simbolik 

dengan integritas moral, bagaimana siswa sendiri memaknai dan menegosiasikan 

identitas religius mereka dalam menghadapi tuntutan-tuntutan yang seringkali 

kontradiktif antara idealitas normatif agama dengan realitas kehidupan sosial mereka, 

serta model pendidikan agama seperti apa yang dapat mengintegrasikan dimensi 

ritualistik dengan pengembangan kesadaran moral yang autentik dan transformatif. 



145 

 

Paradoks Religiusitas Formal dalam … (Ujang Nurholis) 

 

 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam fenomena 

paradoks religiusitas formal dalam pendidikan agama Islam dengan menggunakan 

pendekatan kualitatif interpretatif yang mampu menangkap kompleksitas 

pengalaman subjektif siswa, mengidentifikasi mekanisme psikologis dan sosial yang 

mendasari kesenjangan antara pengetahuan agama dengan praktik moral, 

mengeksplorasi peran berbagai aktor dan sistem dalam membentuk atau 

melanggengkan paradoks tersebut, serta merumuskan rekomendasi konseptual dan 

praktis untuk reformasi pedagogis pendidikan agama Islam yang lebih berorientasi 

pada transformasi karakter holistik daripada sekadar transmisi pengetahuan doktrinal 

dan kepatuhan ritualistik. Manfaat teoretis dari penelitian ini adalah memperkaya 

khazanah kajian psikologi agama dan sosiologi pendidikan Islam dengan 

menawarkan perspektif kritis terhadap asumsi-asumsi yang selama ini diterima 

begitu saja tentang efektivitas pendidikan agama konvensional, serta memberikan 

kontribusi pada pengembangan teori tentang proses internalisasi nilai-nilai moral-

religius dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer yang mengalami 

modernisasi dan pluralisasi nilai. Manfaat praktis penelitian ini adalah menyediakan 

basis empiris bagi para pembuat kebijakan pendidikan, pengembang kurikulum, dan 

praktisi pendidikan agama untuk merancang intervensi pedagogis yang lebih efektif 

dalam mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam 

pembelajaran agama, mengembangkan instrumen evaluasi pembelajaran yang tidak 

hanya mengukur aspek hafalan dan pemahaman konseptual namun juga transformasi 

karakter dan kompetensi moral siswa, serta menciptakan kultur sekolah yang 

mendukung pengembangan religiusitas autentik yang berlandaskan kesadaran moral 

mendalam daripada sekadar kepatuhan mekanis terhadap aturan-aturan formal 

(Alfarisy and Iswandi 2025). 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

fenomenologis-kritis yang bertujuan untuk menggali secara mendalam pengalaman 

hidup subjektif para partisipan dalam mengonstruksi makna religiusitas mereka 

sambil secara kritis menganalisis struktur sosial dan praktik pedagogis yang 

membentuk atau membatasi kesadaran moral mereka. Pendekatan fenomenologis 

dipilih karena kemampuannya untuk mengeksplorasi esensi pengalaman kesadaran 

individu melalui proses bracketing atau epoché yang menangguhkan asumsi-asumsi 

peneliti tentang realitas religiusitas siswa, sehingga memungkinkan pemahaman emic 

yang autentik tentang bagaimana siswa secara subjektif mengalami dan memaknai 

ketaatan ritual serta tanggung jawab moral mereka dalam kehidupan sehari-hari. 

Sementara itu, dimensi kritis dalam pendekatan ini berfungsi untuk mengungkap 

relasi kuasa, ideologi, dan struktur institusional yang mungkin tidak disadari oleh 

partisipan namun berperan signifikan dalam membentuk paradoks antara religiusitas 

formal dan kesadaran moral, sehingga penelitian ini tidak hanya berhenti pada 

deskripsi fenomenologis namun juga melakukan kritik terhadap kondisi-kondisi 

sosial yang melanggengkan disonansi tersebut (Finlay 2011). 



JURNAL PANALUNGTIK      Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154  

146  

Lokasi penelitian ditetapkan di SMAN 1 Kawali yang dipilih secara purposif 

berdasarkan pertimbangan bahwa sekolah ini memiliki reputasi kuat dalam 

penerapan program-program keagamaan intensif namun berdasarkan observasi awal 

menunjukkan adanya indikasi kesenjangan antara prestasi ritualistik siswa dengan 

perilaku etis mereka dalam konteks sosial sekolah. Partisipan penelitian terdiri dari 

satu guru Pendidikan Agama Islam yang telah mengajar minimal lima tahun di 

sekolah tersebut dan memiliki pemahaman mendalam tentang dinamika religiusitas 

siswa, serta seluruh siswa dari satu kelas yaitu kelas XII IPA 2 yang berjumlah 32 

orang dengan komposisi 18 siswi dan 14 siswa yang dipilih karena kelas ini 

menunjukkan tingkat partisipasi tinggi dalam aktivitas keagamaan sekolah namun 

juga memiliki catatan kasus pelanggaran tata tertib dan konflik interpersonal yang 

cukup sering terjadi. 

Teknik pengumpulan data yang digunakan mencakup wawancara mendalam 

semi-terstruktur dengan durasi 60-90 menit yang dilakukan secara individual dengan 

guru dan enam siswa yang dipilih melalui purposive sampling berdasarkan variasi 

pengalaman religiusitas mereka, focus group discussion dengan seluruh siswa di 

kelas tersebut untuk mengeksplorasi dinamika kolektif dalam memahami religiusitas 

dan moralitas, observasi partisipatif terhadap aktivitas keagamaan seperti shalat 

dhuhur berjamaah, kajian rutin, dan interaksi sosial siswa selama tiga bulan untuk 

menangkap lived experience mereka dalam konteks natural, serta analisis dokumen 

berupa silabus pembelajaran agama Islam, catatan penilaian sikap spiritual dan sosial 

siswa, dan refleksi jurnal pribadi siswa yang bersedia membagikannya secara 

sukarela. 

Proses analisis data mengikuti langkah-langkah analisis fenomenologis 

interpretatif yang dimulai dengan transkripsi verbatim seluruh data wawancara dan 

FGD, pembacaan berulang untuk memperoleh pemahaman holistik, identifikasi 

meaning units atau unit-unit makna yang signifikan terkait pengalaman religiusitas 

dan kesadaran moral, pengelompokan meaning units ke dalam tema-tema emergent 

melalui proses coding terbuka dan aksial, interpretasi hermeneutis terhadap tema-

tema tersebut dengan mengintegrasikan perspektif teoretis dan analisis kritis terhadap 

konteks sosio-kultural yang membentuk pengalaman partisipan, serta verifikasi dan 

triangulasi temuan melalui member checking dengan meminta partisipan memberikan 

feedback terhadap interpretasi peneliti untuk memastikan kredibilitas dan 

trustworthiness hasil penelitian. Aspek etika penelitian dijaga dengan ketat melalui 

prosedur informed consent yang menjelaskan tujuan penelitian dan hak partisipan 

untuk mengundurkan diri kapan saja, jaminan konfidensialitas dan anonimitas 

dengan menggunakan pseudonim untuk semua partisipan, serta perlindungan khusus 

terhadap siswa sebagai subjek minor dengan memperoleh izin dari orang tua dan 

pihak sekolah sebelum melibatkan mereka dalam penelitian (Leavy, 2022). 

 

 

 



147 

 

Paradoks Religiusitas Formal dalam … (Ujang Nurholis) 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Manifestasi Paradoks Religiusitas Formal dalam Pengalaman Siswa  

Temuan penelitian menunjukkan bahwa paradoks antara religiusitas formal 

dan kesadaran moral termanifestasi secara kompleks dalam kehidupan sehari-hari 

siswa kelas XII IPA 2 SMAN 1 Kawali. Observasi partisipatif selama tiga bulan 

mengungkap fenomena kontradiktif yang konsisten, di mana siswa menunjukkan 

disiplin tinggi dalam pelaksanaan ibadah ritual seperti shalat dhuhur berjamaah 

dengan tingkat kehadiran mencapai 95%, namun dalam konteks yang sama 

ditemukan perilaku-perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai moral Islam seperti 

berbicara kasar kepada teman, mengabaikan sampah di lingkungan masjid sekolah, 

dan sikap tidak peduli terhadap teman yang membutuhkan bantuan. Wawancara 

mendalam dengan guru PAI mengonfirmasi observasi ini, sebagaimana diungkapkan 

oleh Ibu E yang menyatakan "siswa-siswa kita ini rajin shalat, hafalannya bagus, 

tapi kalau di luar kelas suka bullying teman, nyontek saat ujian, bahkan ada yang 

berani bohong ke guru, ini yang membuat saya prihatin karena seperti ada dua 

kepribadian berbeda".1 

Pernyataan ini sejalan dengan temuan (Subaidi, Mardiyah, and Muhammad 

Yusron Maulana El-Yunusi 2022) yang menekankan bahwa kriteria moral ideal 

peserta didik tidak hanya mencakup ritual formal namun harus terintegrasi dengan 

sifat-sifat terpuji seperti kejujuran dan rendah hati dalam seluruh aspek kehidupan. 

Wawancara terfokus dengan siswa mengungkap kesadaran mereka tentang 

kesenjangan ini, seperti yang disampaikan oleh NH, seorang siswi berprestasi yang 

aktif di bidang keagamaan, "saya sadar kadang saya munafik, di depan guru saya 

tampil alim, ikut kajian, tapi kalau sama teman saya suka ngegosip dan nggak jujur, 

rasanya berat untuk konsisten".2 Pengakuan ini menggambarkan apa yang oleh 

(Asmuri et al. 2022) disebut sebagai praktik ritual sebagai simbol religius yang 

ditampilkan secara performatif tanpa internalisasi makna yang mendalam dalam 

interaksi simbolik sehari-hari. 

Analisis wawancara dengan siswa mengungkap dimensi yang lebih dalam 

dari paradoks ini, yakni konflik internal antara tuntutan ideal agama dengan tekanan 

sosial dan keinginan pribadi yang seringkali tidak sejalan. Seorang siswa berinisial 

RA mengungkapkan, "setiap kali selesai shalat saya merasa tenang dan ingin jadi 

orang baik, tapi begitu keluar masjid dan bergaul dengan teman-teman, saya 

kembali ikut-ikutan hal-hal yang sebenarnya saya tahu salah, seperti nyontek atau 

ngeledek teman yang lemah".3 Narasi ini mencerminkan fenomena moral 

disengagement di mana individu memiliki pengetahuan moral namun gagal 

mentranslasikannya ke dalam tindakan konsisten karena faktor-faktor situasional dan 

tekanan kelompok sebaya. 
 

1 Wawancara dengan Elin Solihatin, 38 tahun, Guru Pendidikan Agama Islam SMAN 1 Kawali, 15 

Oktober 2025. 
2 Wawancara dengan Nur Husainiyah, 17 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 20 Oktober 2025. 
3 Wawancara dengan Rasya Aditya, 17 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 17 Oktober 2025. 



JURNAL PANALUNGTIK      Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154  

148  

Observasi terhadap interaksi siswa di kantin sekolah, ruang kelas saat guru 

tidak hadir, dan area bermain menunjukkan pola perilaku yang sangat berbeda 

dengan sikap mereka saat berada di masjid atau dalam konteks pembelajaran agama 

formal, mengindikasikan bahwa religiusitas mereka bersifat kontekstual dan sangat 

bergantung pada pengawasan eksternal daripada motivasi intrinsik. Temuan ini 

menguatkan hasil penelitian (Ichsania, Ismanto, and Hidayat 2023) yang menemukan 

bahwa meskipun tingkat religiusitas siswa tergolong tinggi pada indikator keyakinan 

dan praktik keagamaan, namun pada dimensi pengalaman beragama yang mencakup 

kejujuran dan konsistensi moral masih berada pada kategori sedang, menunjukkan 

kesenjangan antara pengetahuan teoritis dengan aplikasi praktis nilai-nilai agama. 

 

Faktor-Faktor yang Berkontribusi terhadap Disonansi Religiusitas dan 

Moralitas 

Identifikasi terhadap faktor-faktor yang menyebabkan kesenjangan antara 

ketaatan simbolik dengan integritas moral mengungkap kompleksitas persoalan yang 

bersifat multilevel dan multidimensional. Pada level pedagogis, wawancara dengan 

Ibu E sebagai guru PAI mengungkapkan bahwa "kurikulum PAI kita masih sangat 

padat dengan materi fikih, tajwid, dan hafalan, sementara untuk pembahasan etika 

dan akhlak dalam kehidupan sehari-hari waktunya sangat terbatas, ditambah lagi 

sistem evaluasi yang menggunakan tes tertulis membuat kita lebih fokus pada aspek 

kognitif".4 Pernyataan ini mengonfirmasi problematika struktural dalam desain 

pembelajaran agama yang lebih menekankan transmisi pengetahuan doktrinal 

daripada transformasi karakter, sebagaimana dikritik oleh (Rusmawati, Zahratun 

Nisa, and Nisa 2022) yang mengadvokasi pendekatan interdisipliner dalam 

pembelajaran PAI agar nilai-nilai agama tidak terisolasi namun terintegrasi dengan 

seluruh aspek kehidupan peserta didik. 

Observasi terhadap proses pembelajaran PAI di kelas menunjukkan dominasi 

metode ceramah dan hafalan dengan interaksi yang bersifat satu arah, minimnya 

ruang untuk diskusi kritis atau refleksi personal siswa tentang bagaimana 

mengaplikasikan nilai-nilai yang dipelajari dalam situasi konkret yang mereka hadapi 

sehari-hari, serta tidak adanya mekanisme follow-up untuk memantau konsistensi 

perilaku siswa di luar konteks pembelajaran formal. Hal ini sejalan dengan temuan 

(Rambe et al. 2024) yang mengidentifikasi bahwa meskipun sekolah telah 

mengintegrasikan nilai-nilai karakter Islami dalam kurikulum, namun tantangan 

utama terletak pada ketidakselarasan nilai antara lingkungan sekolah dengan 

pengaruh media sosial dan lingkungan keluarga yang memerlukan kolaborasi lebih 

erat. 

Pada level psikologis individual, siswa mengalami tekanan dari multiple 

identities dan ekspektasi yang seringkali bertentangan antara identitas religius 

mereka dengan identitas sebagai remaja yang ingin diterima oleh kelompok sebaya. 

 
4 Elin Solihatin, op.cit. 



149 

 

Paradoks Religiusitas Formal dalam … (Ujang Nurholis) 

 

 

Wawancara dengan FS, seorang siswa yang aktif di organisasi rohani Islam sekolah, 

mengungkapkan dilema ini secara jujur, "kadang saya merasa terbebani dengan 

label 'anak rohis' karena teman-teman expect saya harus sempurna, padahal saya 

juga manusia biasa yang punya keinginan seperti mereka, makanya kadang saya 

sengaja ikut-ikutan hal yang nggak baik biar dianggap nggak sok suci".5 Narasi ini 

menggambarkan fenomena impression management di mana religiusitas formal 

menjadi beban sosial yang harus dikelola daripada sebagai sumber kekuatan moral 

internal. Diskusi kelompok mengungkap bahwa mayoritas siswa memahami ajaran 

Islam tentang kejujuran, keadilan, dan kasih sayang secara konseptual, namun 

mereka kesulitan mengaplikasikannya karena konflik dengan norma-norma informal 

dalam peer group seperti solidaritas kelompok yang menuntut mereka untuk 

menutupi kesalahan teman atau berpartisipasi dalam perilaku negatif kolektif. (King 

2023) dalam studinya tentang religiusitas dan kemajuan pendidikan menegaskan 

bahwa religiusitas yang rigid dan berlebihan dalam menekankan kepatuhan formal 

justru dapat bersifat kontraproduktif terhadap pengembangan kebebasan moral dan 

kemampuan berpikir kritis individu, yang penting untuk pembentukan karakter 

autentik. 

Faktor sosio-kultural juga memainkan peran signifikan dalam melanggengkan 

paradoks ini, di mana kultur sekolah yang mengutamakan prestasi ritual seperti juara 

MTQ, hafalan terbanyak, atau kehadiran sempurna dalam kegiatan keagamaan tanpa 

evaluasi mendalam terhadap transformasi karakter menciptakan orientasi ekstrinsik 

dalam religiusitas siswa. Observasi terhadap sistem reward dan punishment di 

sekolah menunjukkan bahwa penghargaan lebih banyak diberikan kepada siswa yang 

berprestasi dalam kompetisi keagamaan formal, sementara perilaku-perilaku moral 

seperti membantu teman yang kesulitan, menjaga kebersihan, atau menunjukkan 

integritas dalam situasi sulit jarang mendapat apresiasi setara. 

Ibu E mengakui keterbatasan ini dengan menyatakan "kami sadar evaluasi 

sikap spiritual dan sosial yang ada di rapor itu sebetulnya sangat subjektif dan tidak 

menggambarkan kondisi riil siswa, tapi kami juga kesulitan mengembangkan 

instrumen yang lebih valid untuk mengukur aspek-aspek moral yang sifatnya 

kompleks dan kontekstual".6 (Jayanegara, Raihan, and Rosyada 2023) dalam analisis 

bibliometrik mereka menemukan bahwa kajian religiusitas Islam di Indonesia masih 

didominasi oleh pendekatan kuantitatif yang mengukur aspek-aspek formal 

religiusitas, sementara studi mendalam tentang hubungan antara religiusitas dengan 

perilaku moral aktual masih sangat terbatas, menunjukkan gap antara riset akademik 

dengan kebutuhan praktis pengembangan pendidikan karakter yang efektif. 

 

 

 

 
5 Wawancara dengan Fauzan Syahrul, 16 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 24 Oktober 2025. 
6 Elin Solihatin, op.cit. 



JURNAL PANALUNGTIK      Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154  

150  

Konstruksi Makna Religiusitas dalam Negosiasi Identitas Siswa 

Eksplorasi mendalam terhadap cara siswa memaknai dan menegosiasikan 

identitas religius mereka mengungkap bahwa religiusitas bagi mereka bukanlah 

konstruk monolitik namun merupakan proses dialogis yang terus berubah sesuai 

konteks sosial dan perkembangan psikologis mereka. Wawancara dengan AN, 

seorang siswi yang mengalami transformasi dari yang awalnya kurang religius 

menjadi sangat aktif dalam kegiatan keagamaan, mengungkapkan "awalnya saya ikut 

kajian dan shalat berjamaah karena teman-teman saya ikut dan saya nggak mau 

dikucilkan, tapi lama-kelamaan saya mulai merasakan ketenangan dan mencoba 

memahami lebih dalam, walau sampai sekarang saya masih struggle untuk konsisten 

dalam hal-hal kecil seperti jujur atau nggak ngeledek orang".7 

Narasi ini menunjukkan bahwa religiusitas merupakan journey yang 

melibatkan motivasi eksternal sebagai starting point yang dapat berkembang menjadi 

internalisasi yang lebih dalam, namun prosesnya tidak linear dan penuh dengan 

kompleksitas. Analisis terhadap diskusi kelompok mengungkap bahwa siswa 

mengkonstruksi makna religiusitas mereka melalui proses symbolic interactionism di 

mana mereka menafsirkan simbol-simbol dan praktik keagamaan berdasarkan 

interaksi sosial mereka dengan significant others seperti guru, orang tua, dan teman 

sebaya, sebagaimana dijelaskan oleh (Asmuri et al. 2022) bahwa makna religius 

dikonstruksi melalui praktik ritual sebagai simbol yang ditampilkan dan 

dinegosiasikan dalam interaksi sosial. 

Temuan penting lainnya adalah bahwa siswa menyadari kesenjangan antara 

ideal religius dengan realitas perilaku mereka, namun mereka mengalami 

ambivalensi antara keinginan untuk berubah dengan ketidakmampuan untuk 

menghadapi tekanan sosial dan kebiasaan yang sudah terbentuk. Seorang siswa RF 

mengungkapkan "saya tahu nyontek itu dosa dan merugikan diri sendiri dalam 

jangka panjang, tapi kalau semua teman nyontek dan saya nggak ikut, saya yang 

kelihatan bodoh dan nilai saya jatuh, jadi saya merasa terpaksa ikut walau hati 

nurani saya nggak tenang".8 Situasi dilematik ini menunjukkan konflik antara moral 

reasoning dengan moral action yang dipengaruhi oleh faktor situasional dan tekanan 

normatif kelompok. 

(Sutarto and Sari 2022) menekankan bahwa pembelajaran agama yang efektif 

tidak boleh hanya fokus pada pemberian pengetahuan dan pemahaman, namun harus 

disertai dengan pengembangan sikap, perasaan, keterampilan, dan yang terpenting 

adalah memberikan pengalaman nyata kepada siswa untuk mempraktikkan nilai-nilai 

dalam konteks kehidupan plural yang kompleks. Observasi terhadap dinamika kelas 

menunjukkan bahwa siswa yang memiliki pengalaman langsung dalam kegiatan 

sosial seperti volunteer di panti asuhan atau program peduli lingkungan cenderung 

menunjukkan konsistensi yang lebih baik antara pengetahuan religius dengan 

perilaku moral mereka, mengindikasikan pentingnya experiential learning dalam 

 
7 Wawancara dengan Agnia Nurul, 16 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 27 Oktober 2025. 
8 Wawancara dengan Rijal Farhan, 17 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali, 27 Oktober 2025. 



151 

 

Paradoks Religiusitas Formal dalam … (Ujang Nurholis) 

 

 

pendidikan karakter. 

Negosiasi identitas religius siswa juga dipengaruhi oleh paparan terhadap 

wacana keagamaan yang beragam melalui media sosial dan internet, yang seringkali 

menawarkan interpretasi Islam yang berbeda bahkan bertentangan dengan yang 

diajarkan di sekolah. Wawancara dengan RF mengungkapkan "di sekolah guru 

ngajarin Islam yang moderat dan toleran, tapi di media sosial banyak ustadz yang 

bilang kalau nggak ketat dalam ritual berarti imannya lemah, jadi saya bingung 

mana yang benar dan akhirnya saya pilih yang mudah aja sesuai situasi".9 

Fragmentasi otoritas keagamaan ini menciptakan kebingungan normatif yang 

membuat siswa kesulitan membentuk framework moral yang koheren dan konsisten. 

(Sujani and Ibrahim 2023) dalam penelitiannya menemukan bahwa pengembangan 

nilai-nilai religius dan moral anak sangat dipengaruhi oleh konsistensi antara 

pembelajaran di sekolah dengan reinforcement di lingkungan keluarga dan 

masyarakat, di mana inkonsistensi nilai antar konteks dapat menghambat internalisasi 

yang mendalam. (Borragini-Abuchaim, Alonso, and Tarcia 2021) dalam konteks 

berbeda juga menggarisbawahi pentingnya memahami religiusitas bukan semata 

sebagai afiliasi formal namun sebagai sumber makna dan tujuan hidup yang dapat 

menjadi resource terapeutik dalam menghadapi berbagai tantangan, yang dalam 

konteks pendidikan agama berarti religiusitas harus dibingkai sebagai sumber 

kekuatan moral internal daripada sekadar kewajiban eksternal yang menimbulkan 

beban psikologis. 

 

Implikasi untuk Model Pendidikan Agama Islam Transformatif 

Berdasarkan temuan-temuan di atas, penelitian ini mengidentifikasi beberapa 

implikasi penting untuk pengembangan model pendidikan agama Islam yang lebih 

transformatif dan holistik. Pertama, diperlukan reorientasi fundamental dalam tujuan 

dan metode pembelajaran PAI dari yang bersifat content-oriented menuju process-

oriented yang menekankan pada pengembangan critical thinking, moral reasoning, 

dan spiritual intelligence siswa. (Rambe et al. 2024) dalam penelitiannya tentang 

implementasi kebijakan pendidikan karakter Islami menunjukkan bahwa pendekatan 

kolaboratif yang melibatkan integrasi nilai-nilai Islam dalam seluruh aktivitas 

pembelajaran dan ekstrakurikuler lebih efektif dalam membentuk karakter siswa 

dibandingkan dengan pembelajaran agama yang terisolasi. Guru PAI perlu dibekali 

dengan kompetensi pedagogis yang tidak hanya mencakup penguasaan materi 

doktrinal namun juga keterampilan fasilitasi diskusi moral, pendampingan spiritual, 

dan pengembangan experiential learning yang kontekstual dengan kehidupan siswa. 

Kedua, sistem evaluasi pembelajaran agama harus ditransformasi dari yang 

bersifat summative dan kognitif-oriented menuju formative dan authentic assessment 

yang mengukur proses perkembangan karakter siswa dalam konteks riil melalui 

portfolio, observasi perilaku berkelanjutan, self-assessment, dan peer assessment 

 
9 Wawancara dengan Rivi Firdaus, 16 tahun, peserta didik SMAN 1 Kawali 28 Oktober 2025. 



JURNAL PANALUNGTIK      Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154  

152  

yang melibatkan siswa secara aktif dalam refleksi moral mereka. Ketiga, perlu 

dikembangkan kultur sekolah yang secara konsisten menghargai dan mengapresiasi 

perilaku moral autentik seperti kejujuran, empati, keadilan, dan tanggung jawab 

sosial setara dengan prestasi akademik dan ritual keagamaan, sehingga siswa 

mendapat reinforcement positif yang konsisten untuk mengembangkan integritas 

moral mereka. Keempat, kolaborasi erat antara sekolah, keluarga, dan komunitas 

menjadi esensial untuk menciptakan ekosistem nilai yang koheren di mana siswa 

mendapat dukungan dan modeling konsisten dari berbagai significant others dalam 

kehidupan mereka, sebagaimana ditekankan oleh (Rambe et al. 2024) bahwa 

ketidakselarasan nilai antara rumah dan sekolah menjadi hambatan utama dalam 

implementasi pendidikan karakter yang efektif. 

 

SIMPULAN 

Penelitian ini mengungkap bahwa paradoks antara religiusitas formal dan 

kesadaran moral dalam pendidikan agama Islam merupakan fenomena kompleks 

yang berakar pada problematika struktural pedagogis, psikologis individual, dan 

sosio-kultural yang saling berinteraksi. Manifestasi paradoks ini terlihat jelas dalam 

kesenjangan antara kepatuhan tinggi siswa terhadap ritual keagamaan formal seperti 

shalat berjamaah, hafalan Al-Qur'an, dan partisipasi dalam kajian keislaman dengan 

inkonsistensi perilaku moral mereka dalam kehidupan sehari-hari yang mencakup 

ketidakjujuran akademik, perundungan, dan minimnya empati sosial. Faktor-faktor 

yang berkontribusi terhadap disonansi ini meliputi orientasi pembelajaran PAI yang 

lebih menekankan transmisi pengetahuan doktrinal dan kepatuhan ritualistik daripada 

transformasi karakter holistik, sistem evaluasi yang mengukur aspek kognitif hafalan 

tanpa mempertimbangkan dimensi afektif dan psikomotorik, tekanan psikologis 

siswa dalam mengelola multiple identities antara tuntutan religiusitas ideal dengan 

realitas kehidupan remaja yang kompleks, serta kultur sekolah yang memberikan 

apresiasi lebih tinggi terhadap prestasi ritual formal dibandingkan dengan integritas 

moral autentik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adinugraha, Hendri Hermawan, and Muhammad Zheeva Al-Kasyaf. 2025. “Islamic Rituals and 

Spirituality in Southeast Asia: An Ethnographic Study of Coastal Muslim 

Communities.” Journal of Asian Wisdom and Islamic Behavior 3 (2): 74–90. 

https://doi.org/10.59371/jawab.v3i2.98. 

Alfarisy, Shofwatunnida Julia, and Iswandi. 2025. “Integration of Character Education Values 

in Islamic Religious Education Learning At School.” Multidisciplinary Indonesian 

Center Journal (MICJO) 2 (2): 1503–9. https://doi.org/10.62567/micjo.v2i2.660. 

Ardilla, Verawati. 2024. “Islamic Education And The Challenges Of Spirituality Crisis In The 

Age Of Social Media.” Teunuleh Scientific Journal The International Journal of Social 

Sciences 2 (1): 34–45. https://doi.org/https://doi.org/10.51612/teunuleh.v5i3.202. 

Asmuri, Asmuri, Gamal Abdul Nasir Zakaria, Alimuddin Hassan Palawa, and Rahman Rahman. 

2022. “Religion, Leadership and School Principals; Symbolic Interactionism 

Perspective.” AL-TANZIM: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 6 (4): 1126–37. 



153 

 

Paradoks Religiusitas Formal dalam … (Ujang Nurholis) 

 

 

https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v6i4.3823. 

Borragini-Abuchaim, Silvia, Luis Garcia Alonso, and Rita Lino Tarcia. 2021. 

“Spirituality/Religiosity as a Therapeutic Resource in Clinical Practice: Conception of 

Undergraduate Medical Students of the Paulista School of Medicine (Escola Paulista de 

Medicina) - Federal University of São Paulo (Universidade Federal de São Paulo).” 

Frontiers in Psychology 12 (December): 1–21. 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2021.787340. 

Finlay, Linda. 2011. “Phenomenology for Therapists: Researching the Lived World.” 

Phenomenology for Therapists: Researching the Lived World, July. 

https://doi.org/10.1002/9781119975144. 

Ichsania, Hiyya, Heri Saptadi Ismanto, and Rahmawati Hidayat. 2023. “Survei Tingkat 

Religiusitas Siswa KELAS XI KJIJ 2 Smk Negeri 7 Semarang.” Guidance: Jurnal 

Bimbingan Dan Konseling 20 (12): 51–62. 

Jayanegara, Anuraga, Raihan, and Dede Rosyada. 2023. “Analisis Bibliometrik Kajian 

Religiusitas Islam Di Indonesia Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Agama Islam.” 

Jurnal Pendidikan Islam 12 (4): 2497–2510. https://doi.org/10.30868/ei.v12i04.4437. 

King, Elizabeth M. 2023. “Religion, Religiosity and Educational Progress.” Poverty and 

Prejudice: Religious Inequality and the Struggle for Sustainable Development, 53–62. 

https://doi.org/10.56687/9781529229066-010. 

Mahfud, Choirul. 2019. “The Paradox of Islamic Education in Indonesia.” Ta’dib: Jurnal 

Pendidikan Islam 8 (2): 618–25. https://doi.org/10.29313/tjpi.v8i2.5223. 

Nasrullah, A, A Salam DZ, A Haedari, and A Karim. 2023. “The Role of Islamic Religious 

Education Teachers in Character Education.” Jurnal Pendidikan Islam 3 (1): 23–30. 

Parhan, Muhamad, Nurti Budiyanti, and Ari Kartiko. 2024. “Transformative Pedagogy: Islamic 

Religious Education Model for Society 5.0 Amidst the Industrial Revolution.” Tafkir: 

Interdisciplinary Journal of Islamic Education 5 (2): 344–59. 

https://doi.org/10.31538/tijie.v5i2.732. 

Rambe, Khoirunnisa Fadila, Rizki Akmalia, Marhatul Fatwa, Hafiz Yusuf Nasution, and 

Faradillah Amelia. 2024. “Implementasi Kebijakan Pendidikan Karakter Islami Di SMA 

Budisatrya.” EDU-RILIGIA: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam Dan Keagamaan 8 (4): 

513–22. https://doi.org/10.47006/er.v8i4.22346. 

Rifani, Endang, Sugiyo Sugiyo, and Edy Purwanto. 2021. “The Mediation Effect of Moral 

Disengagement on Spiritual-Religious Attitudes and Academic Dishonesty among 

Guidance and Counseling Students.” Islamic Guidance and Counseling Journal 4 (1): 

33–42. https://doi.org/10.25217/igcj.v4i1.1147. 

Riwanda, Agus. 2023. “Comparative Typology of Science and Religion Integration of Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas and Amin Abdullah and Its Implications for Islamic 

Education.” Journal of Islamic Civilization 5 (1): 91–111. 

Rusmawati, Nur Raafitta Suci Zahratun Nisa, and Zahrotun Nisa. 2022. “Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam Interdisiplin Di Sekolah Dasar.” SITTAH: Journal of Primary 



JURNAL PANALUNGTIK      Vol. 8, No. 2, Des 2025: 141-154  

154  

Education 3 (1): 90–101. https://doi.org/10.30762/sittah.v3i2.333. 

Subaidi, Mardiyah, and Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi. 2022. “Komparasi Pemikiran 

Pendidikan Islam Abu Hamid Al-Ghazali Dan Muhammad Abduh Tentang Moral 

Peserta Didik.” Piwulang: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5 (1): 1–23. 

Sujani, Elfara Hajjar, and Ibrahim. 2023. “Development of Children’S Religious and Moral 

Values At Limited Offline Learning.” Sunan Kalijaga International Journal on Islamic 

Educational Research 6 (2): 88–101. https://doi.org/10.14421/skijier.2022.62.07. 

Suprayitno, Kabul, Ahmadi Ahmadi, Sanjaka Yekti, and Muhamad Saad. 2025. 

“Reconceptualizing Islamic Early Education through Foundational Arabic Literacy.” 

Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 9 (6): 3243–58. 

https://doi.org/10.31004/obsesi.v9i6.7628. 

Sutarto, Sutarto, and Dewi Purnama Sari. 2022. “Islamic Religious Education Learning 

Strategies to Build Inclusive Religious Character for University Students.” AL-ISHLAH: 

Jurnal Pendidikan 14 (4): 7319–30. https://doi.org/10.35445/alishlah.v14i4.2332. 

 

 


