
Tambo; Journal of Manuscript and Oral Tradition Volume 03 Nomor 02 Desember 2025 

DOI : 10.55981/tambo.2025.13511 

 

HIKAYAT RAJA-RAJA PASAI: ANALISIS AKTANSIAL 

GREIMAS TERHADAP STRUKTUR LEGITIMASI DINASTI 

 
Indah Wahyuni 

Universitas Indonesia, Indonesia. 

Email: wahyunindaah@gmail.com 

 

Artikel disubmit: 02-10-2025 Artikel direvisi: 08-12-2025 Artikel disetujui: 16-12-2025 

 

ABSTRACT 

 

This study analyses the construction of power legitimacy in the Hikayat Raja-raja Pasai (HRRP) by utilising 

A. J. Greimas actantial model synthesis and Pierre Bourdieu's symbolic power theory. Using qualitative text 

analysis methods, this study focuses on mapping actant functions and explaining how narrative structures 

function as a mechanism for neutralising authority. The findings show that the legitimacy of the Pasai kings 

was constructed multidimensionally through a recurring narrative pattern (qualification, action, and 

recognition), which transformed the subjects from potential leaders into legitimate ones. This process was 

reinforced by the sacralisation of power through supernatural signs and the accumulation of symbolic capital, 

so that the dynasty's authority appeared to be a natural and indisputable destiny. The conclusion of this study 

confirms that the HRRP functions as an ideological text that actively produces and legitimises power by closely 

linking it to Islamic identity and the socio-cultural values of early Malay society. 

 

Keywords: Hikayat Raja-raja Pasai; Greimas; Actantial Analysis; Dynastic Legitimacy; Narrative Structure 

 

ABSTRAK  

 

Penelitian ini melakukan analisis terhadap konstruksi legitimasi kekuasaan dalam Hikayat Raja-raja Pasai 

(HRRP) dengan memanfaatkan sintesis model aktansial A. J. Greimas dan teori kekuasaan simbolik Pierre 

Bourdieu. Menggunakan metode analisis teks kualitatif, kajian ini berfokus pada pemetaan fungsi aktan serta 

penjelasan mengenai bagaimana struktur naratif berfungsi sebagai mesin untuk menetralkan otoritas. Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa legitimasi para raja Pasai dibangun secara multidimensional melalui pola 

naratif yang berulang (kualifikasi, tindakan, dan pengakuan), yang mengubah subjek dari status potensial 

menjadi pemimpin yang sah. Proses ini diperkuat oleh sakralisasi kekuasaan melalui tanda-tanda supranatural 

dan akumulasi modal simbolik, sehingga otoritas dinasti tampak sebagai suatu takdir yang alami dan tak 

terbantahkan. Kesimpulan dari studi ini menegaskan bahwa HRRP berfungsi sebagai teks ideologis yang secara 

aktif memproduksi dan melegitimasi kekuasaan dengan mengaitkannya erat dengan identitas keislaman serta 

nilai-nilai sosio-kultural masyarakat Melayu awal. 

 

Kata Kunci : Hikayat Raja-raja Pasai; Greimas; Analisis Aktansial; Legitimasi Dinasti; Struktur Naratif 

 

PENDAHULUAN  

Ragam isinya yang amat luas membuat hikayat—sebagai salah satu jenis karya sastra—

penting dalam kehidupan masyarakat Melayu dan kebudayaannya. Hikayat dalam pengertian 

sastra Indonesia memiliki arti bersifat sastra lama, ditulis dalam bahasa Melayu, sebagian besar 

menceritakan kehidupan istana, unsur rekaan menjadi ciri yang menonjol, dan berbentuk prosa 

yang panjang (Baried dkk, 1985:9). Hikayat Raja-raja Pasai (selanjutnya disebut HRRP) sebagai 

salah satu karya sastra Melayu tertua, hikayat ini bukan sekadar cerita sejarah, melainkan juga 

medan interaksi antara beragam elemen naratif. Setiap tokoh, peristiwa, dan motif dalam hikayat 

ini saling berkait membentuk struktur cerita yang kompleks. Sebagai teks yang lahir pada masa 

awal perkembangan Islam di Nusantara, naskah ini juga representasi kompleks dari konstruksi 

kuasa, identitas, dan narasi sosial pada periode penting tersebut. Narasi disusun sedemikian rupa 

sehingga kenaikan takhta dan keberhasilan seorang raja selalu dihubungkan dengan mandat ilahi, 

intervensi spiritual, serta pengakuan dari figur ulama. Seperti yang diungkapkan oleh Braginsky 

(1998:145), sastra Melayu klasik sering berfungsi sebagai “cermin bagi raja” yang tidak hanya 

merekam, tetapi juga menciptakan realitas politik dengan menghadirkan model kepemimpinan 

ideal yang diselimuti oleh nuansa keislaman. Konstruksi kekuasaan dalam HRRP terlihat dari 

mailto:wahyunindaah@gmail.com


Hikayat Raja-Raja Pasai:….. 

108 

bagaimana hubungan antara tokoh duniawi (raja) dan tokoh spiritual (ulama atau wali) disajikan. 

Legitimasi seorang raja tidak lagi hanya bergantung pada garis keturunan atau kekuatan fisik, 

melainkan pada pengakuan dan restu dari para penyebar Islam. Hikayat ini disusun dalam tradisi 

Melayu-Islam awal yang menggabungkan historiografi lokal dengan elemen legenda untuk 

membentuk narasi legitimatif (Jones, 1960:167). 

Teks HRRP yang akan digunakan adalah hasil revisi transliterasi dan suntingan oleh A. H. 

Hill (1960:46) dari tulisan Raffles dengan kode naskah ML 67. Pemilihan transliterasi Hill 

didasarkan pada sejumlah pertimbangan metodologis dan filologis. Pertama, edisi Hill dianggap 

sebagai salah satu edisi yang paling sistematis dan dapat diandalkan dalam kajian filologi Melayu 

klasik karena menerapkan prinsip transliterasi yang konsisten serta memberikan perhatian yang 

ketat terhadap bentuk grafem, struktur bahasa, dan koherensi teks. Kedua, Hill tidak hanya 

melakukan alih aksara, tetapi juga menyertakan penyuntingan kritis dengan mempertimbangkan 

varian bacaan serta konteks historis penyalinan naskah sehingga teks yang dihasilkan memiliki 

stabilitas yang memadai untuk analisis struktural dan naratif (Teeuw, 1984:64-66). Ketiga, 

hubungan langsung antara edisi Hill dan sumber awal yang terkait dengan Raffles menjadikan teks 

ini signifikan secara historiografis, karena mencerminkan jalur transmisi awal teks-teks Melayu 

ke dalam tradisi keilmuan Eropa, yang kemudian berpengaruh besar terhadap perkembangan studi 

historiografi dan sastra Melayu-Islam (Winstedt, 1969:85-87; Braginsky, 2004:142-145). Edisi ini 

telah diakui secara luas dalam kajian sejarah Melayu dan menjadi rujukan utama, sebagaimana 

digunakan oleh para sarjana seperti Teuku Iskandar (1998) dan M. C. Ricklefs (1991) dalam karya-

karya mereka tentang historiografi Nusantara. 

Terdapat tiga bagian dalam suntingan ini, tetapi peneliti hanya akan menggunakan bagian 

pertama karena pada bagian pertama ini membahas awal perjalanan raja-raja di Pasai. Meskipun 

ini bagian pertama, tetapi tidak mengurangi kompleksitas naratif yang terdapat didalamnya 

sehingga tetap relevan untuk penelitian struktur naratif. Awal perjalanan raja-raja di Pasai 

memiliki signifikansi historis dan kultural yang sangat penting. Pasai merupakan salah satu 

kerajaan Islam tertua di Nusantara dan proses awal pemerintahannya mencerminkan dinamika 

perpindahan kekuasaan, legitimasi kepemimpinan, dan pembentukan struktur sosial-politik pada 

masa tersebut. Jejak awal para raja menggambarkan proses transformasi kepemimpinan, strategi 

pembentukan kekuasaan, serta konteks historis munculnya kerajaan Islam pertama di wilayah 

Aceh (Reid, 2001:27-31). Pada periode abad ke-13 hingga 14, Kerajaan Pasai berada pada masa 

keemasan sebagai pusat perdagangan dan penyebaran Islam di Nusantara. Konteks sejarah 

menunjukkan bahwa Pasai merupakan kerajaan Islam pertama di Asia Tenggara, memiliki posisi 

strategis di jalur perdagangan internasional, berperan penting dalam proses Islamisasi di wilayah 

Nusantara, serta menjadi pusat diplomasi dan pertukaran budaya antara kerajaan-kerajaan lokal 

dan kekuatan asing (Istiqamatunnisak, 2017:361). Narasi tentang awal perjalanan raja memiliki 

signifikansi mendalam dalam memahami mekanisme legitimasi kekuasaan, konstruksi genealogis 

kepemimpinan, hubungan antara pemimpin dan masyarakat, proses pembentukan identitas 

kerajaan, serta ideologi dan filosofi kepemimpinan pada masa tersebut. Oleh karena itu, pemilihan 

HRRP bagian pertama menekankan pada efisiensi penelitian dengan memaksimalkan analisis pada 

satu bagian yang representatif sehingga dapat membuka peluang bagi peneliti lain untuk meneliti 

naskah serupa pada bagian yang berbeda. 

Studi mengenai HRRP telah berkembang dalam berbagai dimensi. Secara tekstual, penelitian 

ini juga memfokuskan perhatian pada variasi antarnaskah. Sebagai contoh, analisis terhadap versi 

yang disunting oleh Russell Jones (1987) mengungkapkan kompleksitas dinamika istana, termasuk 

adanya konflik internal dan gejala inses yang ditampilkan melalui sikap serta perilaku Sultan 

Ahmad Perumudal Perumal (Zakaria, 2014). Representasi ini mengungkap sisi gelap dari 

perebutan kekuasaan dan hasrat dalam lingkungan istana. Sebaliknya, naskah HRRP yang lebih 

umum dikaji justru menunjukkan narasi yang sangat terfokus pada usaha mempertahankan takhta 

dan keberlangsungan dinasti, di mana setiap tokoh raja digambarkan dengan penekanan pada 

legitimasi politik dan spiritual yang mengikat mereka pada takhta Pasai. Kontras ini menunjukkan 

bahwa HRRP bukanlah teks tunggal yang statis, melainkan memiliki varian yang dapat 



Indah Wahyuni 

109 

menekankan aspek naratif yang berbeda—antara mengungkap konflik domestik yang destruktif 

atau menegaskan kesinambungan dinasti yang legitim (Zakaria, 2014; Jones, 1987). 

Beberapa penelitian lain tentang HRRP umumnya menyorot dimensi historiografis, religius, 

dan tematik teks tersebut, kajian historiografi menelaah nilai sumber dan konteks politik Pasai 

(Wilandra, 2012:45), studi religius menyoroti proses Islamisasi dan simbolisme keagamaan dalam 

narasi (Shariffudin, 2018:78), sementara kajian tematik mengurai motif‑motif seperti legitimasi 

dinasti, kehormatan keluarga, dan fungsi didaktis hikayat (Idris et al., 2016:102). Meskipun kaya 

dalam pendekatan kontekstual dan ideologis, karya‑karya ini cenderung menggunakan kerangka 

interpretatif yang bersifat tematik atau historis dan jarang menerapkan model formal untuk 

membaca struktur naratif secara sistematis (Idris et al., 2016: 110; Wilandra, 2012:52). Pembacaan 

semacam ini mengungkap bias pengarang dan tujuan politis teks dalam membentuk identitas 

Islam‑Melayu Pasai. Dengan demikian, terdapat kekosongan metodologis karena belum ada studi 

yang secara eksplisit menggunakan analisis aktansial A.J. Greimas—yang memetakan fungsi dan 

relasi aktor dalam struktur cerita (Greimas, 1983:67)—untuk membaca HRRP sebagai kesatuan 

struktur dan wacana. Penelitian ini mengisi celah tersebut dengan menawarkan sintesis memetakan 

peran aktan dan dinamika relasi dalam teks, lalu menelusuri bagaimana teknik naratif memperkuat 

atau memodulasi fungsi‑fungsi itu sehingga menghasilkan pembacaan yang lebih komprehensif 

tentang bagaimana legitimasi politik dan simbolik dibangun, disampaikan, dan dipertahankan 

dalam HRRP. 

Adapun tujuan dari penelitian ini adalah untuk menganalisis konstruksi kekuasaan dan 

mekanisme legitimasi politik dalam Hikayat Raja-raja Pasai melalui pembacaan struktural 

terhadap elemen-elemen naratif yang terkandung. Pembacaan semacam ini bertujuan untuk 

mengungkap bias dari pengarang serta tujuan politis teks dalam membentuk identitas Islam-

Melayu Pasai yang dianggap legitimer. Penelitian ini sangat penting dilakukan mengingat bahwa 

HRRP bukanlah dokumen sejarah yang bersifat netral, melainkan sebuah wacana performatif yang 

memanfaatkan kekuatan narasi untuk menciptakan kebenaran dan otoritas. Sebagaimana 

dinyatakan oleh Milner (1995:41) mengenai kesusastraan Melayu istana, teks-teks tersebut 

berfungsi sebagai “alat pemerintah” yang membentuk kesadaran sosial. Dengan menganalisis 

strukturnya, dapat dipahami bagaimana cara kekuasaan beroperasi dan direpresentasikan pada 

masa formatif serta bagaimana identitas kolektif—yang merupakan dasar kehidupan masyarakat—

dikontruksi melalui narasi (Hall, 1990:222). 

 

KERANGKA TEORI  

Penelitian ini didasarkan pada model aktansial A. J. Greimas yang relevan dan memiliki 

kekuatan analitis dalam mengungkap struktur serta strategi naratif HRRP. Teori Greimas—melalui 

model aktansialnya—digunakan untuk menjelaskan fenomena hubungan fungsional antartokoh 

dan memahami cara struktur naratif membentuk makna melalui enam peran utama, yaitu subjek, 

objek, pengirim, penerima, penolong, dan penghalang (Greimas, 1983:207-208; 1971:793-795). 

Seiring dengan perkembangannya, model ini tidak hanya digunakan untuk analisis tokoh, tetapi 

juga untuk memetakan relasi kekuasaan dan keinginan dalam sebuah struktur naratif (Budiman, 

2011:65). Definisi operasional dari setiap aktan dijabarkan menjadi indikator perilaku dan relasi 

naratif yang kemudian divisualisasikan dalam bentuk skema diagram untuk menggambarkan 

dinamika kekuasaan dan konflik. Melalui “Tiga Tes Subjek” (kualifikasi, pokok, dan 

pujian/glorifikasi), teori ini juga memungkinkan peneliti untuk mengevaluasi perkembangan dan 

legitimasi tokoh-tokoh sentral (Greimas, 1987:84-85). Tahapan tes ini mengungkapkan proses di 

mana seorang subjek memperoleh kompetensi (kualifikasi), melaksanakan aksi (pokok), dan 

akhirnya mendapatkan pengakuan (pujian) sehingga posisi kekuasaannya termandatkan secara 

naratif. Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk mengungkap hal baru dengan 

membongkar mekanisme tersembunyi di balik teks. Skema naratif Greimas (yang terdiri dari 

keadaan awal, transformasi, dan keadaan akhir) menjadi alat untuk menjelaskan bagaimana 

kekuasaan simbolik, politik, dan spiritual dibangun, diperkuat, dan dipertahankan (Greimas & 

Courtés, 1982: 256-257). Analisis ini kemudian diperkaya dengan perspektif kekuasaan simbolik 



Hikayat Raja-Raja Pasai:….. 

110 

Pierre Bourdieu (1991: 163-170) untuk membaca bagaimana otoritas dalam teks dinaturalisasikan 

dan dianggap sah. Integrasi antara model aktansial dan teori kekuasaan memungkinkan pembacaan 

yang mendalam sehingga mencerminkan konteks sosio-kultural masyarakat Melayu-Islam awal di 

Nusantara (Sweeney, 1987: 12-15; Braginsky, 2004: 89-92). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan penelitian kualitatif dengan metode analisis teks. 

Penelitian kualitatif berkaitan dengan pemahaman mendalam terhadap fenomena melalui 

interpretasi data tekstual. Dalam konteks ini, pendekatan kualitatif digunakan untuk menganalisis 

struktur naratif HRRP sebagai teks sastra sejarah Melayu tradisional. Beberapa hal yang 

diperhatikan dalam kajian ini meliputi tahapan pengumpulan data, analisis data, dan penyajian 

hasil. Tahap pengumpulan data dikelompokkan menjadi dua kategori. Pertama, data primer 

merujuk pada teks HRRP itu sendiri, khususnya bagian awal yang didasarkan pada suntingan kritis 

Hill (1960) dari naskah ML 67. Pengumpulan data ini dilakukan melalui teknik pembacaan 

hermeneutik untuk mengidentifikasi unit-unit naratif, konflik, dan hubungan antartokoh yang 

relevan (Culler, 1997:70). Kedua, data sekunder mencakup karya-karya akademis sebelumnya, 

tinjauan historis, dan studi teoritis yang berkaitan, yang berfungsi untuk memberikan konteks dan 

landasan perbandingan (Fink, 2019:4-5). Pada tahap analisis data, data primer yang telah 

terkumpul dianalisis secara sistematis dengan menerapkan kerangka teori yang telah dirumuskan. 

Pada setiap fase, temuan struktural ini diinterpretasikan melalui perspektif kekuasaan simbolik 

Bourdieu untuk mengungkap dimensi ideologis yang ada. Teknik triangulasi teoritis digunakan 

untuk memastikan kedalaman dan validitas analisis (Creswell & Poth, 2018:259). Hasil analisis 

yang diperoleh kemudian disintesiskan untuk membangun argumentasi yang koheren dalam 

menjawab tujuan penelitian. Penyajiannya dilakukan secara deskriptif-analitis, didukung oleh 

kutipan data primer yang representatif dan visualisasi diagram dengan data sekunder untuk 

memperkuat interpretasi dan menunjukkan kontribusi penelitian (Silverman, 2020:145). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Memahami HRRP melalui pendekatan struktural adalah aspek yang sangat penting karena 

metode ini dapat mengungkap bagaimana teks klasik tersebut terbentuk melalui hubungan 

antartokoh, fungsi naratif, dan tema yang mendasarinya. Tidak hanya sekadar melihat hikayat ini 

sebagai catatan sejarah atau narasi keagamaan, analisis struktural mengungkap pola-pola konsisten 

dalam alur cerita, seperti motif keinginan akan keturunan, konflik dendam, penegakan kehormatan 

keluarga, serta pembelaan martabat kerajaan. Hikayat dapat dipahami sebagai sistem naratif yang 

menyampaikan nilai-nilai moral, sosial, dan religius melalui struktur yang teratur. Pendekatan 

struktural ini juga berfungsi untuk mengidentifikasi peran aktan (subjek, objek, pengirim, 

penerima, penolong, dan penentang) yang membentuk dinamika cerita. Sebagai contoh, keinginan 

untuk memiliki anak bukan hanya merupakan tujuan pribadi, tetapi juga menjadi simbol legitimasi 

dinasti; konflik dendam tidak hanya sekadar emosi individu, melainkan juga merepresentasikan 

tanggung jawab keluarga dan kehormatan sosial. Objek yang dikejar oleh para subjek—baik itu 

anak, kehormatan, balas dendam, maupun kedaulatan—senantiasa terkait dengan legitimasi 

dinasti, stabilitas sosial, dan ajaran moral. Dengan membaca secara struktural, pembaca dapat 

memahami bagaimana setiap tokoh dan peristiwa berfungsi dalam kerangka naratif yang lebih 

besar sehingga makna yang terkandung dalam hikayat menjadi lebih jelas dan sistematis. Struktur 

cerita yang berulang—dari pencarian, konflik, hingga resolusi—mencerminkan pola tradisional 

yang digunakan untuk menanamkan nilai-nilai kepada pembaca atau pendengar. Oleh karena itu, 

membaca HRRP secara struktural tidak hanya memperkaya pemahaman tentang sastra klasik 

Melayu, tetapi juga membuka wawasan mengenai bagaimana teks tradisional berfungsi sebagai 

media legitimasi politik. 

 

 

 



Indah Wahyuni 

111 

Skema Aktan dalam Hikayat Raja-raja Pasai (Bagian I) 

 

 
Gambar 1. Skema Aktan I 

 

Skema I menunjukkan raja-raja pertama di Pasai, yaitu Raja Muhammad dan Raja Ahmad. 

Pada pusat skema adalah keinginan memiliki anak, yang menjadi objek utama dalam narasi. Hal 

ini menunjukkan bahwa cerita berpusat pada upaya para tokoh untuk mencapai keinginan ini. 

Berdasarkan Skema I, cerita yang direpresentasikan mengangkat tema harapan, usaha, dan berkah 

ilahi dalam konteks tradisional. Cerita semacam ini sering kali memiliki fungsi moral dan didaktis, 

mengajarkan pentingnya kerja sama, doa, dan kepercayaan dalam mencapai tujuan hidup. Raja 

Ahmad adalah subjek utama dalam cerita, yang bertindak sebagai penggerak utama untuk 

mencapai objek, yaitu memiliki seorang anak. Motivasi ini menjadi pendorong utama tindakannya 

dalam cerita. Objek dalam cerita ini adalah sesuatu yang bersifat personal dan simbolis. Keinginan 

memiliki anak tidak hanya menjadi tujuan individual Raja Ahmad, tetapi juga melambangkan 

kebutuhan akan penerus takhta yang sah dan hal ini penting dalam konteks kerajaan. Objek ini 

mencerminkan nilai patriarki dan harapan terhadap kelanjutan dinasti. 

Raja Muhammad berfungsi sebagai pengirim karena ia secara tidak langsung memotivasi 

Raja Ahmad untuk memiliki anak. Ketika Raja Muhammad mendapatkan anak perempuan—yang 

diberi nama Puteri Betong—melalui cara yang ajaib (membelah rebong betong), hal ini 

menimbulkan dorongan pada Raja Ahmad untuk memenuhi keinginan yang sama. Peran Raja 

Muhammad sebagai pengirim ini juga memperlihatkan bagaimana hubungan antaraktor dalam 

cerita memengaruhi dinamika narasi. Raja Ahmad juga menjadi penerima dari hasil tindakannya 

sendiri. Setelah melalui berbagai perjuangan dan rintangan, ia akhirnya berhasil memperoleh anak, 

yang sekaligus mengakhiri pencariannya. Ini menegaskan bahwa cerita berpusat pada proses 

pencapaian objek oleh subjek. 

Orang tua yang tinggal di surau berperan sebagai penolong dengan memberikan informasi 

penting tentang keberadaan anak yang ada di atas seekor gajah. Tokoh seperti ini sering muncul 

dalam cerita tradisional sebagai representasi kebijaksanaan atau petunjuk ilahi yang membantu 

tokoh utama. Gajah berperan sebagai penghalang dalam cerita ini. Ketidakterimaan gajah terhadap 

tindakan Raja Ahmad (mengambil anak yang dijaganya) menyebabkan konflik, hingga akhirnya 

gajah tersebut dimusnahkan. Gajah ini berfungsi sebagai simbol rintangan yang harus diatasi oleh 

subjek dalam upayanya mencapai objek. Raja Ahmad akhirnya berhasil memiliki anak laki-laki–

yang diberi nama Merah Gajah–sehingga menyelesaikan pencariannya dan memenuhi objek 

narasi. 

Skema I juga memuat beberapa makna simbolis yang relevan dengan konteks budaya dan 

sosial. Anak dalam cerita ini tidak hanya bermakna secara biologis tetapi juga secara politis, 

sebagai penerus takhta dan legitimasi dinasti. Hal tersebut tampak pada kedua raja yang sangat 

menginginkan seorang anak. Kehadiran tokoh seperti orang tua di surau dan peristiwa yang ajaib 

mencerminkan nilai-nilai religius dan magis dalam budaya Melayu. Konflik dengan gajah juga 

turut menunjukkan bahwa pencapaian besar memerlukan pengorbanan, baik secara fisik maupun 

simbolis. 



Hikayat Raja-Raja Pasai:….. 

112 

 
Gambar 2. Skema Aktan II 

 

Skema II tersebut menjelaskan Raja Muhammad yang bertindak sebagai subjek, yaitu tokoh 

yang mendorong narasi dengan tujuan membalaskan dendam. Motivasi subjek ini didorong oleh 

hubungan emosional dan tanggung jawab terhadap objek. Raja Ahmad menjadi objek, yaitu target 

tindakan pembalasan dendam Raja Muhammad. Objek dalam konteks ini mencerminkan konflik 

utama dalam cerita. Puteri Betong berfungsi sebagai pengirim karena kematiannya menjadi alasan 

utama yang menggerakkan dendam Raja Muhammad. Perannya simbolis, mewakili penyebab atau 

pemicu utama narasi. 

Merah Gajah adalah penerima, yang dalam konteks ini mewakili tokoh yang menanggung 

akibat langsung dari tindakan Raja Muhammad. Ia juga menjadi sumber konflik karena 

tindakannya mencabut rambut emas yang melanggar peringatan Puteri Betong. Relasi ini 

menunjukkan sebab-akibat dalam narasi. Penolong dalam narasi ini tidak secara eksplisit 

dinyatakan. Namun, kita dapat menganggap bahwa kemarahan dan motivasi Raja Muhammad 

bertindak sebagai kekuatan internal yang mendukung aksinya. Meskipun Puteri Betong berfungsi 

sebagai pengirim, tindakannya memperingatkan Merah Gajah juga dapat dilihat sebagai upaya 

untuk mencegah konflik lebih lanjut. Namun, peringatan ini diabaikan, sehingga berujung pada 

tragedi. Raja Muhammad, sebagai subjek, melampiaskan kemarahannya pada Merah Gajah, yang 

merupakan penerima tindakan balas dendam. Ini menegaskan pentingnya nilai moral dan 

konsekuensi dari pelanggaran dalam cerita. 

Tema utama dalam skema ini adalah pembalasan dendam dan akibat dari pelanggaran 

larangan. Kisah ini mencerminkan nilai-nilai moral tradisional, yaitu bahwa melanggar peringatan 

atau norma dapat menimbulkan konsekuensi besar, bahkan melibatkan konflik antartokoh utama. 

Raja Muhammad digerakkan oleh amarah dan rasa tanggung jawab terhadap Puteri Betong, yang 

kematiannya dipicu oleh tindakan Merah Gajah. Narasi ini menunjukkan bagaimana emosi 

manusia—seperti kemarahan—dapat menjadi motor utama tindakan dalam cerita tradisional. 

Rambut emas Puteri Betong memiliki nilai simbolis yang besar. Dalam banyak tradisi, elemen 

fisik yang istimewa seperti ini melambangkan keindahan, kesakralan, atau kehormatan (). 

Tindakan Merah Gajah mencabut rambut emas bisa diartikan sebagai penghinaan terhadap 

kehormatan Puteri Betong sehingga memicu balas dendam. Konflik dalam cerita ini berujung pada 

tragedi, yakni kematian Merah Gajah akibat tindakan balas dendam Raja Muhammad. Ini 

menunjukkan konsekuensi yang tak terhindarkan dari pelanggaran moral atau sosial dalam 

kerangka nilai-nilai tradisional. 

Berdasarkan penjelasan tersebut, cerita ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga 

sebagai alat penyampaian nilai-nilai moral dan sosial. Larangan yang diberikan Puteri Betong 

mencerminkan aturan sosial atau religius yang harus dipatuhi. Pelanggaran terhadap aturan 

tersebut membawa konsekuensi buruk. Pembalasan dendam Raja Muhammad mungkin dilihat 

sebagai bentuk pemulihan kehormatan keluarga. Dalam konteks tradisional, tindakan ini sering 

dianggap sah dan wajar. Selain itu, kehadiran raja-raja dalam skema ini mencerminkan hierarki 

sosial yang kuat, di mana konflik antarindividu juga menjadi konflik antarstatus sosial. 

 



Indah Wahyuni 

113 

 
Gambar 3. Skema Aktan III 

 

Skema III memposisikan Raja Ahmad sebagai subjek yang mengincar Raja Muhammad 

sebagai objek. Raja Ahmad membawa narasi melalui tindakannya membalaskan dendam kepada 

Raja Muhammad. Dalam konteks ini, Raja Ahmad mewakili tema keadilan, tanggung jawab 

keluarga, dan kehormatan yang harus ditegakkan. Peran Raja Ahmad di sini bersifat aktif dan 

menentukan alur, menunjukkan bahwa ia didorong oleh loyalitas terhadap keluarganya (Merah 

Gajah) dan tanggung jawab untuk menegakkan keadilan. Objek dalam cerita ini adalah “balas 

dendam” terhadap Raja Muhammad. Balas dendam tersebut muncul sebagai konsekuensi atas 

kematian Merah Gajah yang disebabkan oleh Raja Muhammad. Dalam cerita seperti ini, objek 

sering kali bersifat emosional dan memiliki akar moral baik sebagai pembalasan atas ketidakadilan 

maupun pemulihan kehormatan keluarga. Objek ini menempatkan cerita dalam bingkai konflik 

antarindividu yang sering kali digunakan untuk menyoroti dilema moral atau budaya, seperti 

pentingnya menjaga kehormatan keluarga atau membela mereka yang telah gugur. 

Merah Gajah sebagai pengirim adalah elemen penting yang memicu tindakan balas dendam. 

Ia bukan hanya tokoh yang telah meninggal, tetapi juga simbol bagi nilai-nilai yang harus 

ditegakkan oleh Raja Ahmad. Kematian Merah Gajah memberikan alasan moral dan emosional 

bagi subjek untuk bergerak melawan Raja Muhammad. Dalam konteks ini, Merah Gajah tidak 

hanya menjadi korban, tetapi juga katalisator yang mendorong tindakan selanjutnya dalam cerita. 

Fungsi ini sering ditemukan dalam narasi berbasis dendam atau tragedi keluarga. Raja Muhammad 

adalah penentang dalam cerita ini. Ia menjadi sumber konflik karena tindakannya membunuh anak 

Merah Gajah, yang kemudian memicu dendam dari Raja Ahmad. Peran Raja Muhammad sebagai 

penentang menempatkan dirinya sebagai figur antagonis yang menguji tekad dan keberanian 

subjek. Sebagai tokoh, Raja Muhammad melambangkan kekuatan lawan yang harus dikalahkan 

untuk menegakkan keadilan atau membalaskan kehormatan yang telah dirampas. 

Merah Silu dan Merah Hasum sebagai penerima adalah pihak yang mendapatkan manfaat 

dari tindakan Raja Ahmad. Mereka adalah anak-anak Puteri Betong dan Merah Gajah, yang berarti 

mereka merupakan penerus garis keturunan keluarga yang dilindungi oleh tindakan balas dendam 

tersebut. Peran mereka dalam cerita adalah sebagai simbol generasi penerus yang dijaga 

kehormatannya melalui balas dendam. Hal ini mencerminkan nilai tradisional tentang pentingnya 

melindungi garis keturunan dan nama keluarga dalam masyarakat yang berpegang teguh pada 

ikatan darah. Pendukung tidak secara eksplisit disebutkan. Jika cerita ini melibatkan elemen 

tambahan, pendukung dapat berupa kekuatan spiritual, aliansi politik, atau taktik perang yang 

membantu Raja Ahmad dalam mencapai objeknya. 

Skema ini membangun konflik utama berupa dendam antarindividu, yang sering ditemukan 

dalam cerita tradisional. Konflik ini tidak hanya bersifat personal (antara Raja Ahmad dan Raja 

Muhammad) tetapi juga memiliki dimensi sosial, karena menyangkut kehormatan keluarga yang 

harus ditegakkan. Tema utama cerita ini adalah balas dendam sebagai bentuk keadilan. Narasi 

menunjukkan bagaimana tindakan membela keluarga atau keturunan dianggap sebagai tugas moral 

yang tidak bisa diabaikan. Hal ini relevan dengan nilai-nilai tradisional dalam masyarakat Melayu 

yang menjunjung tinggi kehormatan keluarga. Cerita ini dapat dilihat sebagai pengingat akan 

konsekuensi tindakan seseorang (Raja Muhammad) terhadap orang lain (Merah Gajah dan 



Hikayat Raja-Raja Pasai:….. 

114 

keturunannya). Narasi ini menggarisbawahi bahwa pelanggaran moral, seperti pembunuhan, akan 

menimbulkan reaksi yang merugikan pelakunya di kemudian hari. Seperti banyak hikayat lainnya, 

cerita ini berfungsi sebagai teks didaktis untuk mengajarkan nilai-nilai, seperti pentingnya menjaga 

kehormatan, melindungi keluarga, dan menegakkan keadilan, meskipun harus melalui konflik. 

 

 
Gambar 4. Skema Aktan IV 

 

Merah Silu adalah subjek utama dalam skema ini. Ia menjadi tokoh protagonis yang 

berusaha mencari tempat tinggal yang aman dan kestabilan hidup setelah kehilangan orang tua dan 

kakeknya. Perjuangan Merah Silu melibatkan perjalanan fisik dan simbolis untuk mencapai tujuan 

hidup yang lebih baik, mencerminkan keberanian dan kegigihan. Objek dalam cerita ini adalah 

keinginan Merah Silu untuk menemukan tempat tinggal baru yang dapat memberikan kestabilan 

hidup. Objek ini bukan hanya bersifat material (tempat tinggal), tetapi juga simbolis, yaitu 

pencapaian hidup yang lebih stabil dan bermakna. Penduduk yang tidak menyukai kerbau milik 

Merah Silu, termasuk di Sungai Pasangan, Hulu Karang, dan Merah Hasum, berperan sebagai 

pengirim secara tidak langsung. Tindakan pengusiran mereka memaksa Merah Silu untuk 

berpindah tempat dan terus berusaha menemukan lokasi yang lebih baik. Hal ini menggambarkan 

bagaimana konflik eksternal dapat mendorong perubahan dalam hidup. 

Merah Silu juga berperan sebagai penerima dalam cerita ini. Ia menerima dampak langsung 

dari perjuangan dan usahanya, baik dalam bentuk keberhasilan (dijadikan raja oleh penduduk) 

maupun tantangan (penolakan dari Tun Aria Bonang). Megat Iskandar adalah aktan pendukung 

yang memberikan dukungan kepada Merah Silu dengan mengizinkannya tinggal di desa dan 

memberikan pengakuan atas keberadaannya. Tindakan Megat Iskandar menjadi titik balik penting 

dalam perjalanan hidup Merah Silu yang akhirnya memberinya kestabilan dan kedudukan sebagai 

raja. Penentang utama dalam cerita ini adalah penduduk yang tidak menyukai kerbau milik Merah 

Silu dan diangkatnya Merah Silu sebagai raja, termasuk Merah Hasum dan Tun Aria Bonang. 

Penolakan mereka menciptakan konflik yang menjadi penghalang bagi Merah Silu untuk 

mencapai tujuan. Sayangnya, penentangan ini justru memperkuat tekad dan kegigihan Merah Silu. 

Anti subjek atau musuh Merah Silu adalah Sultan Malikul Nasar yang memicu peperangan 

berhari-hari dan berpindah-pindah tempat sampai akhirnya mati. 

Berdasarkan Skema IV tersebut dapat dilihat bahwa Merah Silu digambarkan sebagai sosok 

yang gigih, mampu mengatasi rintangan dan mengambil peluang dari setiap tantangan. “Rezeki” 

yang diterima (emas dan kerbau) menjadi simbol keberkahan dari Tuhan juga membawa tanggung 

jawab dan tantangan baru. Ketika Merah Silu diakui sebagai raja, menggambarkan pencapaian 

puncak dalam perjalanan hidupnya, di mana usaha, dukungan, dan ketekunan akhirnya 

membuahkan hasil. Konflik dengan penentang, termasuk Tun Aria Bonang, mempertegas bahwa 

perjalanan menuju kesuksesan tidak selalu diterima semua pihak. 

 



Indah Wahyuni 

115 

 
Gambar 5. Skema Aktan V 

 

Sultan Maliku’l Mahmud menjadi pusat dari narasi dengan perannya sebagai pemimpin 

kerajaan yang mempertahankan martabat dan kedaulatan Pasai dari ancaman eksternal. Penolakan 

pemberian upeti ini bukan hanya terkait materi, tetapi juga melambangkan martabat dan 

kedaulatan kerajaan Pasai. Dalam hal ini, objek menjadi representasi simbolis dari perjuangan 

melindungi harga diri dan kehormatan kerajaannya. Dorongan untuk menolak upeti tidak 

dijelaskan eksplisit dalam teks, tetapi motivasinya berasal dari kepentingan menjaga kehormatan 

Pasai sebagai kerajaan Islam yang berdaulat. Pengirim ini melambangkan nilai-nilai moral, 

religius, dan politik yang memandu tindakan Sultan Maliku’l Mahmud. 

Kekalahan atas Raja Siam memberikan manfaat langsung kepada Sultan Maliku’l Mahmud 

sebagai pemimpin dan juga rakyat Pasai karena mereka dapat hidup dalam kedaulatan tanpa harus 

tunduk pada kekuasaan asing. Pasukan Sultan Maliku’l Mahmud menjadi kekuatan fisik yang 

membantu mempertahankan kedaulatan kerajaan. Selain itu, kebijaksanaan Sultan Maliku’l 

Mahmud dalam mengambil keputusan selama perang juga menjadi faktor penting yang 

memastikan kemenangan. Talak Sembang dan Raja Siam menjadi simbol ancaman eksternal yang 

menguji keberanian dan keteguhan Sultan Maliku’l Mahmud dalam mempertahankan harga diri 

kerajaannya. Mereka mencoba melemahkan Pasai dengan permintaan upeti dan ancaman perang. 

Berdasarkan Skema V ini, terlihat bagaimana seorang pemimpin Islam seperti Sultan 

Maliku’l Mahmud mempertahankan prinsip-prinsip keIslamannya, termasuk martabat dan 

kedaulatan yang penting dalam legitimasi kekuasaannya. Hal ini mencerminkan dinamika 

kekuasaan politik di kawasan Asia Tenggara pada masa itu, di mana ancaman dari kerajaan 

tetangga seperti Siam menjadi ujian bagi stabilitas kerajaan Pasai. Penekanan pada kebijaksanaan 

Sultan Maliku’l Mahmud menggarisbawahi pentingnya strategi yang cerdas dan kepemimpinan 

yang kuat dalam menghadapi krisis. 

 

 
Gambar 6. Skema Aktan V 

  

Sultan Maliku’l Mahmud sebagai subjek berusaha mempertahankan kehormatan 

kerajaannya setelah Sultan Malikul Mansur bertindak tidak hormat. Objek yang ingin dicapai oleh 

Sultan Maliku’l Mahmud adalah stabilitas dan kehormatan kerajaan Pasai, yang ternodai oleh 

tindakan Sultan Maliku’l Mansur. Konflik utama berasal dari tindakan Sultan Maliku’l Mansur 



Hikayat Raja-Raja Pasai:….. 

116 

yang mengambil perempuan dari istana Sultan Maliku’l Mahmud dan menikahinya tanpa izin. Hal 

ini menciptakan konflik politik dan pribadi antara kedua saudara tersebut. Sultan Maliku’l Mansur 

menjadi penentang utama dalam cerita. Sayid Asmayu’d-din memberikan peringatan kepada 

Sultan Maliku’l Mansur untuk tidak pergi ke tepi laut dan mengadakan perayaan besar karena 

dapat memicu konflik, tetapi nasihatnya diabaikan. Di sisi lain, Tuan Perdana Sukera menjadi 

penolong bagi Sultan Maliku’l Mahmud dengan memberikan strategi untuk menangani konflik 

tanpa menimbulkan lebih banyak kerusakan. 

Sultan Maliku’l Mansur akhirnya dihukum dengan diasingkan bersama keluarganya, 

sedangkan Sayid Asmayuddin dihukum mati atas dugaan pengkhianatan. Resolusi ini 

menunjukkan bagaimana Sultan Maliku’l Mahmud berusaha mengembalikan stabilitas 

kerajaannya melalui tindakan tegas terhadap pelanggaran hukum dan norma sosial. Narasi ini 

menggambarkan pentingnya kehormatan, hierarki, dan kepatuhan terhadap norma dalam 

masyarakat kerajaan. Konflik antara Sultan Malikul Mahmud dan Sultan Maliku’l Mansur 

merepresentasikan bagaimana pelanggaran nilai sosial dapat menimbulkan kekacauan yang 

memengaruhi stabilitas politik dan hubungan keluarga. 

 

 
Gambar 7. Skema Aktan VI 

 

Sultan Maliku’l Mahmud (subjek) berusaha memenuhi keinginannya untuk bertemu Sultan 

Maliku’l Mansur (objek). Keinginan ini didorong oleh “rindu dendam” (pengirim), tetapi tidak 

tercapai karena berbagai hambatan. Perasaan “rindu dendam” (pengirim) memberikan dorongan 

emosional kepada Sultan Maliku’l Mahmud untuk menjalin kembali hubungan dengan 

saudaranya. Namun, penghalang internal (kemarahan dan konflik) serta eksternal (suara gaib) 

membuat pertemuan tidak pernah terjadi. Penentangan ini menjadi elemen tragis yang 

menghalangi rekonsiliasi. Tulus Agong Tukang Sukara menjadi pendukung di tahap akhir cerita 

untuk memastikan komunikasi tetap berjalan setelah kematian Sultan Maliku’l Mansur. Ia 

berperan dalam menyampaikan kabar duka dan secara tidak langsung turut membantu proses 

pemakaman. Sultan Maliku’l Mahmud menerima dampak emosional yang mendalam, termasuk 

kesedihan dan penyesalan. Peristiwa ini juga memengaruhi Sultan Ahmad yang ditetapkan sebagai 

penerus takhta untuk menjaga kesinambungan kerajaan Pasai. 

Skema VI ini menggambarkan tragedi hubungan keluarga yang tidak sempat diperbaiki 

karena konflik dan kejadian tak terduga. Tema ini mencerminkan pentingnya rekonsiliasi sebelum 

terlambat. Kematian Sultan Maliku’l Mansur setelah mendengar suara gaib menunjukkan adanya 

intervensi supranatural dalam cerita. Hal ini sering ditemukan dalam narasi tradisional Melayu, 

yang menghubungkan peristiwa penting dengan kehendak ilahi. Peristiwa ini menjadi momentum 

bagi Sultan Maliku’l Mahmud untuk menetapkan Sultan Ahmad sebagai penerus. Penobatan 

Sultan Ahmad menggarisbawahi kesinambungan dinasti, meskipun penuh dengan tragedi. Sultan 

Maliku’l Mahmud mengalami penyesalan mendalam akibat konflik internal yang tidak 

terselesaikan dengan saudaranya. Penyesalan ini menjadi pelajaran moral untuk menyelesaikan 

perselisihan sebelum terlambat. 
 

 

 



Indah Wahyuni 

117 

Tiga Tes Subjek 

Tabel 1.  

Tes Subjek HRRP 

Subjek 

Aspek 

Tes Kualifikasi (Potensi) 
Tes Pokok (Tindakan yang 

dikisahkan) 

Tes Pujian atau Pengakuan 

Sosial (Keberhasilan) 

Raja Ahmad 

Raja Ahmad memiliki 

keinginan yang kuat untuk 

memiliki anak, yang 

menunjukkan potensi atau 

motivasi utamanya dalam 

narasi. Ia juga didukung oleh 

istrinya, nasihat orang tua, dan 

mungkin simbol-simbol 

kekuatan (seperti gajah). 

Dalam upaya memenuhi 

keinginan tersebut, Raja 

Ahmad berdoa, mencari 

nasihat, atau melakukan 

tindakan-tindakan khusus 

yang sesuai dengan 

kepercayaan atau adat 

(misalnya ritual tertentu). 

Perjuangan ini menjadi inti 

kisahnya. 

Keberhasilan Raja Ahmad 

tercapai ketika ia memiliki 

seorang anak. Anak ini tidak 

hanya memenuhi keinginan 

pribadi, tetapi juga membawa 

pengakuan sosial karena 

anaknya kelak menjadi pewaris 

atau penerus kerajaan. 

Raja 

Muhammad 

Raja Muhammad dalam cerita 

ini mungkin digambarkan 

sebagai anak yang diharapkan 

membawa perubahan atau 

menjadi penerus yang mulia. 

Ia memiliki potensi bawaan, 

baik sebagai keturunan raja 

maupun simbol keberhasilan 

orang tuanya. 

Peran Raja Muhammad 

kemungkinan besar terkait 

dengan bagaimana ia 

menjalankan tanggung 

jawabnya sebagai pewaris 

atau bagaimana ia 

mengukuhkan posisi sosialnya 

sebagai tokoh penting dalam 

kerajaan. 

Pengakuan atas Raja 

Muhammad dapat terjadi ketika 

ia berhasil melanjutkan 

kerajaan, menjalankan tugasnya 

sebagai pemimpin yang baik, 

atau mencapai prestasi tertentu 

yang diakui oleh 

masyarakatnya. 

Merah Silu 

Merah Silu adalah tokoh 

penting yang sering dikaitkan 

dengan legitimasi Islam di 

Pasai. Potensinya terlihat dari 

garis keturunannya dan tanda-

tanda keistimewaan yang 

melekat pada dirinya 

(misalnya, legenda tentang 

keajaiban yang dialaminya). 

Merah Silu dikisahkan sebagai 

pendiri kerajaan Pasai dan 

penerima ajaran Islam melalui 

mimpi atau pengalaman 

mistis. Tindakan-tindakan ini 

menunjukkan perjuangannya 

untuk mewujudkan kerajaan 

yang berlandaskan agama 

Islam. 

Keberhasilan Merah Silu diakui 

melalui pembentukan kerajaan 

Pasai, penerimaan Islam sebagai 

agama kerajaan, dan 

pengakuannya sebagai 

pemimpin yang karismatik. 

Namanya dikenang sebagai 

tokoh besar dalam sejarah Islam 

di Nusantara. 

Sultan 

Maliku’l 

Mahmud 

Sultan Maliku’l Mahmud 

memiliki potensi sebagai 

pemimpin yang berpengaruh 

dan mungkin digambarkan 

sebagai sosok yang bijaksana 

atau memiliki legitimasi kuat 

untuk memimpin. 

Peran Sultan Maliku’l 

Mahmud dalam narasi adalah 

menjalankan tugas-tugas 

kerajaan, melindungi rakyat, 

dan memperkokoh kekuasaan 

Pasai. Ia juga mungkin terlibat 

dalam pengukuhan ajaran 

agama atau budaya tertentu. 

Sultan Maliku’l Mahmud diakui 

keberhasilannya ketika ia 

dianggap sebagai penguasa yang 

adil dan bijak. Kesuksesannya 

dapat dilihat melalui stabilitas 

kerajaan, hubungan diplomatik 

yang baik, atau warisan yang ia 

tinggalkan. 

 

Tes-tes ini menunjukkan bagaimana potensi awal, tindakan dalam cerita, dan pengakuan 

sosial masing-masing tokoh membentuk struktur narasi yang menegaskan tema utama hikayat, 

seperti perjuangan, legitimasi kekuasaan, dan keberhasilan spiritual maupun duniawi. Setiap tokoh 

dalam hikayat menjalani perjalanan yang tidak hanya berdimensi duniawi (politik dan kekuasaan), 

tetapi juga religius. Keberhasilan mereka tidak semata-mata diukur dari pencapaian material, tetapi 

juga dari penerimaan mereka atas Islam dan bagaimana mereka menjalankan tugasnya sebagai 

pemimpin yang religius. Melalui analisis subjek, tampak bahwa HRRP mengangkat dua tema 

utama, yakni legitimasi kekuasaan raja-raja Pasai dan proses Islamisasi di Nusantara. Setiap tokoh 

yang diuji dalam narasi memainkan peran penting dalam merepresentasikan nilai-nilai kekuasaan, 

moralitas, dan agama yang membentuk fondasi kerajaan Pasai. 

Sebagai teks sejarah, hikayat ini mendokumentasikan asal-usul Kerajaan Pasai dan peran 

penting para rajanya. Keberadaan tokoh-tokoh, seperti Merah Silu dan Raja Ahmad memperkuat 

posisi Pasai sebagai kerajaan Islam pertama di Nusantara sekaligus memberikan legitimasi religius 

terhadap kepemimpinan mereka. Hikayat ini juga berfungsi sebagai teks moral yang mengajarkan 

nilai-nilai seperti pentingnya usaha, doa, dan keimanan dalam menghadapi tantangan. Kisah 

Merah Silu menerima Islam, misalnya, menjadi pelajaran tentang penerimaan agama sebagai jalan 



Hikayat Raja-Raja Pasai:….. 

118 

menuju keberkahan dan kejayaan. Setiap tokoh dalam hikayat menjalani perjalanan yang tidak 

hanya berdimensi duniawi (politik dan kekuasaan), tetapi juga religius. Keberhasilan mereka tidak 

semata-mata diukur dari pencapaian material, tetapi juga dari penerimaan mereka atas Islam dan 

bagaimana mereka menjalankan tugasnya sebagai pemimpin yang religius. 

Pada kisah HRRP, setiap tokoh utama menjalani perjalanan yang memperlihatkan potensi, 

tindakan, dan pengakuan sosial yang membentuk legitimasi mereka. Raja Ahmad digambarkan 

sebagai sosok yang penuh harapan akan keturunan. Keinginannya memiliki anak bukan sekadar 

kebutuhan pribadi, melainkan simbol keberlanjutan dinasti. Ia berdoa, mencari nasihat, dan 

melakukan usaha-usaha yang sesuai dengan adat hingga akhirnya berhasil memperoleh seorang 

anak. Keberhasilan ini bukan hanya memenuhi keinginan pribadi, tetapi juga menjadi pengakuan 

sosial karena anaknya kelak menjadi penerus kerajaan. Raja Muhammad tampil sebagai figur 

pewaris yang membawa kesinambungan kekuasaan. Potensinya sebagai keturunan raja 

menempatkannya dalam posisi penting sejak awal. Tindakannya dalam menjalankan tanggung 

jawab sebagai pemimpin memperlihatkan bagaimana ia mengukuhkan legitimasi politik. 

Pengakuan atas dirinya muncul ketika ia berhasil melanjutkan kerajaan dan menjaga kehormatan 

keluarga sehingga memperkuat tema kesinambungan dinasti dalam hikayat. 

Merah Silu hadir sebagai tokoh transformatif yang menghubungkan dimensi politik dengan 

spiritual. Potensinya terlihat dari garis keturunan dan tanda-tanda keistimewaan yang melekat 

padanya. Dalam narasi, ia menerima Islam melalui pengalaman mistis dan kemudian mendirikan 

kerajaan Pasai. Tindakan ini menegaskan peran pentingnya dalam proses islamisasi Nusantara. 

Keberhasilan Merah Silu diakui melalui pembentukan kerajaan Islam pertama di kawasan ini, 

menjadikannya simbol legitimasi religius sekaligus politik. Sementara itu, Sultan Maliku’l 

Mahmud digambarkan sebagai pemimpin yang bijak dan berpengaruh. Potensinya sebagai raja 

terlihat dari legitimasi kuat yang ia miliki. Dalam cerita, ia menjalankan tugas-tugas kerajaan, 

melindungi rakyat, dan mempertahankan kedaulatan Pasai dari ancaman eksternal. 

Keberhasilannya diakui ketika ia dianggap sebagai penguasa yang adil dan bijak, dengan stabilitas 

kerajaan dan hubungan diplomatik yang baik sebagai bukti nyata. Melalui perjalanan tokoh-tokoh 

ini, hikayat menegaskan dua tema utama, yakni legitimasi kekuasaan dan proses islamisasi. 

Legitimasi tidak hanya dibangun melalui garis keturunan dan keberhasilan politik, tetapi juga 

melalui penerimaan Islam sebagai dasar spiritual kerajaan. HRRP dengan demikian berfungsi 

sebagai teks historiografis sekaligus didaktis yang mengajarkan nilai usaha, doa, keimanan, serta 

konsekuensi moral dari tindakan. Setiap tokoh memperlihatkan bahwa keberhasilan sejati bukan 

hanya diukur dari pencapaian duniawi, melainkan juga dari pengakuan religius dan sosial yang 

memperkokoh posisi Pasai sebagai kerajaan Islam pertama di Nusantara. Dengan demikian, HRRP 

tidak menampilkan konflik internal yang merusak legitimasi, melainkan menekankan bagaimana 

setiap raja berperan dalam menjaga stabilitas kerajaan dan memperkuat fondasi dinasti. Narasi ini 

sekaligus memperlihatkan bahwa legitimasi tidak hanya bersumber dari garis keturunan, tetapi 

juga dari penerimaan Islam sebagai dasar spiritual kerajaan. 

 

Legitimasi sebagai Proses Naratif 

Legitimasi dalam HRRP tidak hanya dapat dipahami sebagai hasil penyelesaian struktur 

naratif ala Greimas, tetapi juga sebagai proses naturalisasi kekuasaan melalui mekanisme simbolik 

sebagaimana dirumuskan oleh Bourdieu. Sementara Greimas membantu memetakan bagaimana 

legitimasi berfungsi secara struktural melalui transformasi aktan, Bourdieu memberikan 

pemahaman mengenai mengapa legitimasi tersebut diterima sebagai sah, wajar, dan hampir tidak 

dipertanyakan oleh komunitas yang terlibat dalam teks. Dalam kerangka pemikiran Bourdieu, 

kekuasaan simbolik merupakan bentuk kekuasaan yang bekerja melalui pengakuan, bukan 

paksaan, ia berfungsi secara efektif karena tidak dikenali sebagai kekuasaan, melainkan sebagai 

“keniscayaan sosial” (Bourdieu, 1991:164). Otoritas dianggap sah bukan semata-mata berdasarkan 

kekuatan material, tetapi karena ia berhasil dilekatkan pada sistem makna yang telah diinternalisasi 

oleh agen sosial. Dalam konteks HRRP, mekanisme ini terlihat ketika legitimasi kepemimpinan 

dinaturalisasikan melalui narasi adat, silsilah, dan ritual sehingga kekuasaan muncul sebagai 



Indah Wahyuni 

119 

kelanjutan yang wajar dari tatanan kosmik dan sosial, bukan sebagai hasil dari kontestasi politik. 

Rangkaian episode naratif yang berfokus pada objek, seperti keturunan, kehormatan, dan 

kedaulatan berfungsi sebagai arena produksi modal simbolik. Keturunan bangsawan, misalnya, 

tidak sekadar dilihat sebagai atribut biologis, tetapi dikonstruksi sebagai tanda pembeda yang 

bernilai tinggi dalam medan kekuasaan Melayu. Melalui narasi asal-usul dan pengakuan leluhur, 

tokoh memperoleh capital symbolique yang memungkinkan klaim kepemimpinan diterima tanpa 

adanya resistensi terbuka (Bourdieu, 1991:167). Dalam hal ini, fungsi “pengirim” dalam skema 

Greimas—leluhur, adat, atau tatanan kosmik—berperan sebagai sumber legitimasi simbolik yang 

mengesahkan subjek sejak awal perjalanan naratifnya. 

Ujian dan tindakan yang dijalani oleh tokoh—seperti perang, pembalasan, atau pelaksanaan 

ritual—dapat dipahami sebagai proses akumulasi dan konversi modal simbolik. Keberhasilan 

dalam perang tidak hanya menandakan kompetensi fisik, tetapi juga mengukuhkan habitus 

kepemimpinan, seperti keberanian, ketegasan, dan kesetiaan pada norma adat. Menurut Bourdieu, 

habitus adalah skema disposisi yang membuat tindakan tertentu tampak “pantas” dan “sesuai 

tempatnya” (Bourdieu, 1991:170). Oleh karena itu, ketika tokoh mencapai resolusi berupa 

pengakuan sosial (misrecognition), pengakuan tersebut tidak muncul sebagai keputusan arbitrer, 

melainkan sebagai konsekuensi logis dari kesesuaian antara tindakan tokoh dan struktur nilai yang 

telah mapan. Pada titik ini, struktur aktansial Greimas dan konsep kekuasaan simbolik Bourdieu 

saling melengkapi. Transformasi subjek menjadi aktan yang sah tidak hanya dipetakan oleh relasi 

fungsional (subjek–objek–penolong–penghalang), tetapi juga diproduksi oleh doxa—keyakinan 

kolektif yang tidak dipertanyakan—mengenai siapa yang layak untuk memerintah. Legitimasi 

menjadi efektif karena pembaca (dan komunitas dalam teks) menerima logika naratif tersebut 

sebagai refleksi dari tatanan dunia yang “seharusnya demikian” (Bourdieu, 1991:164). Artinya, 

legitimasi dalam HRRP dapat dipahami sebagai proses naratif yang bersifat struktural dan 

simbolik. Ia berfungsi melalui pengulangan pola episode yang memvalidasi tujuan dinasti sembari 

menanamkan kekuasaan dalam bahasa adat, silsilah, dan ritual. Otoritas tidak muncul sebagai 

kekerasan, melainkan sebagai tradisi; bukan sebagai ambisi individu, melainkan sebagai mandat 

kolektif. Di sinilah kekuasaan simbolik mencapai efektivitas tertingginya, yakni ketika legitimasi 

tidak lagi diperdebatkan, tetapi dirasakan sebagai sesuatu yang alamiah dan niscaya. 

Setiap elemen dan fungsi dalam skema aktansial dapat diinterpretasikan sebagai arena 

persaingan dan akumulasi modal simbolik. Peran pengirim (sender) dan penolong (helper) dalam 

skema Greimas sering kali diisi oleh institusi adat, tetua, atau nilai-nilai kearifan lokal. Dalam 

pandangan Bourdieu, institusi dan aktor ini berfungsi sebagai agen pemelihara tatanan simbolik 

yang memiliki otoritas untuk mengautoritasi (Bourdieu, 1991:168). Penghalang (opponent) dalam 

narasi—yang bisa berupa pemberontak, musuh eksternal, atau pelanggar norma—secara simbolis 

berfungsi untuk mengukuhkan batas-batas yang sah dan tidak sah. Kekalahan mereka dalam narasi 

dengan sendirinya memperkuat legitimasi dan naturalisasi tatanan yang dilindungi oleh subjek 

pahlawan. Oleh karena itu, teleologi naratif HRRP yang menggambarkan transformasi subjek 

menuju legitimasi bukanlah sekadar urutan logis peristiwa. Ia berfungsi sebagai sebuah mesin 

simbolik yang secara aktif bekerja untuk menaturalisasikan otoritas. Setiap episode yang 

mengikuti pola pengenalan potensi → ujian → pengakuan pada hakikatnya adalah tahapan dalam 

akumulasi modal simbolik dan produksi keyakinan (belief) kolektif terhadap keberlakuan otoritas 

tersebut (Bourdieu, 1991:169). Legitimasi akhir yang dicapai—keberlangsungan dinasti—tampak 

sebagai takdir naratif dan hasil struktural yang tidak terelakkan, padahal ia adalah produk dari 

suatu kerja simbolik yang berhasil menyembunyikan dasar-dasar arbitrer kekuasaannya. Narasi itu 

sendiri menjadi instrumen utama kekuasaan simbolik, yang melalui bentuk dan ritmenya, 

meyakinkan baik pelaku maupun pendengar bahwa otoritas yang terlahir dari proses tersebut 

adalah sah, alamiah, dan seharusnya demikian. 

Pada narasi HRRP, pergeseran sumber otoritas ke ranah simbolik-supranatural—melalui 

mimpi, mukjizat, dan tanda-tanda alam—merupakan suatu fenomena yang melampaui sekadar 

pewarnaan literer. Fenomena ini dapat dipahami sebagai strategi kekuasaan simbolik yang efektif 

dalam menaturalisasikan otoritas, menjadikan kekuasaan duniawi tampak sebagai komponen yang 



Hikayat Raja-Raja Pasai:….. 

120 

tak terpisahkan dari tatanan kosmis yang suci dan wajar (Bourdieu, 1991:163). Proses sakralisasi 

ini berfungsi untuk mengaburkan asal-usul historis dan sosial yang bersifat arbitrer dari kekuasaan, 

dengan mengalihkan fokusnya ke domain yang tak terbantahkan, yakni ilahiah dan transenden. 

Bourdieu menekankan bahwa kekuasaan simbolik beroperasi melalui produksi dan pengakuan 

terhadap tanda-tanda yang sah (Bourdieu, 1991:166). Dalam teks HRRP, tanda-tanda supranatural 

(seperti mimpi nubuwah atau mukjizat) berperan sebagai modal simbolik tertinggi. Modal ini 

memiliki nilai yang signifikan karena diakui secara kolektif sebagai bukti langsung dari restu dan 

intervensi ilahi. Sementara kepemimpinan Melayu tradisional biasanya bergantung pada 

konsensus yang didasarkan pada adat, musyawarah, dan moral pribadi, HRRP memperkenalkan 

sebuah verifikator transendental yang lebih kuat. 

Sakralisasi kekuasaan dalam HRRP beroperasi melalui narasi yang tidak hanya 

mengesahkan otoritas, tetapi juga membentuk cakrawala imajiner di mana otoritas tersebut 

dipahami sebagai sesuatu yang wajar dan tak terhindarkan. Dalam konteks ini, teks berfungsi 

sebagai medium yang membentuk komunitas terbayang. Sebagaimana ditegaskan juga oleh 

Benedict Anderson, komunitas politik tidak muncul secara alami, melainkan dibayangkan melalui 

narasi yang menciptakan rasa kebersamaan, kontinuitas, dan kesamaan nasib (Anderson, 2016:6). 

HRRP, melalui penggunaan prolepsis dan analepsis, menyusun garis waktu sakral yang 

menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan Pasai. Narasi mimpi, tanda-tanda ilahi, dan 

silsilah tidak hanya berfungsi untuk melegitimasi sosok pemimpin, tetapi juga membayangkan 

keberadaan sebuah komunitas Islam-politik yang koheren dan berkelanjutan. Artinya, legitimasi 

kekuasaan tidak berdiri sendiri, melainkan terikat pada imajinasi kolektif mengenai “kita” yang 

dipersatukan oleh sejarah dan nasib yang sama. Proses pembentukan kesadaran tersebut diperkuat 

oleh konsep yang dikemukakan oleh Eric Hobsbawm, yakni tradisi yang diciptakan. Tradisi tidak 

hanya diwariskan, tetapi sering kali dibangun secara selektif untuk memenuhi kebutuhan 

legitimasi saat ini (Hobsbawm, 1983:1). 

Pada konteks HRRP, pengulangan simbol seperti gajah, rambut emas, kerbau, dan emas, 

serta pola episode “potensi → ujian → pengakuan”, menciptakan kesan kesinambungan dengan 

masa lalu yang dianggap sakral. Narasi ini tampaknya hanya mencatat adat dan simbol yang telah 

ada sejak lama, padahal sebenarnya sedang membangun sebuah paket tradisi simbolik yang 

berfungsi untuk menaturalisasikan dinasti dan struktur kekuasaan tertentu. Dengan mengenakan 

jubah “adat lama” dan “tanda ilahi”, sumber otoritas dipindahkan ke ranah simbolik-supranatural 

yang sulit dipertanyakan sehingga kekuasaan terlihat sebagai warisan alami, bukan sebagai hasil 

konstruksi historis. Selanjutnya, simbol-simbol material tersebut berfungsi sebagai objek simbolik 

yang tampak. Menurut Bourdieu, objektifikasi modal simbolik dalam bentuk benda yang dapat 

dilihat, dipegang, atau diceritakan adalah langkah krusial dalam memperkuat keyakinan kolektif 

(Bourdieu, 1991: 168). Deskripsi retoris yang padat dan berulang terhadap objek-objek ini tidak 

hanya memperkuat makna, tetapi menjadikannya sebagai bukti indrawi dari status dan kesakralan 

yang abstrak. Gajah putih, misalnya, bukan sekadar hewan, ia adalah indeks yang terlihat dari 

kehendak supranatural dan keunggulan simbolik sang pemilik. Setiap kali simbol ini disebutkan, 

ia melakukan kekerasan simbolik yang lunak dengan memaksakan kategori pemikiran bahwa 

pemilik simbol tersebut adalah individu yang istimewa dan ditakdirkan. 

Pada titik ini, pembacaan Geertz mengenai negara sebagai theatre state menjadi relevan. 

Geertz menekankan bahwa dalam banyak formasi pramodern, kekuasaan tidak dijalankan 

terutama melalui mekanisme administratif, melainkan melalui pertunjukan simbolik yang 

memukau (Geertz, 1980:13). HRRP dapat dipahami sebagai naskah dari pertunjukan tersebut. 

Setiap episode berfungsi sebagai adegan yang menampilkan keselarasan penguasa dengan kosmos, 

seperti mukjizat, mimpi, dan tanda alam berfungsi sebagai efek dramatik yang menegaskan bahwa 

kekuasaan memiliki dasar yang transenden. Deskripsi retoris yang dipadatkan terhadap simbol-

simbol material membangun panggung imajiner di mana otoritas diperlihatkan, bukan dijelaskan 

secara prosedural. Dalam logika ini, kekuasaan diyakini karena ditampilkan secara dramatis dan 

simbolis, bukan semata-mata karena argumentasi rasional. Kerja simbolik ini secara bersamaan 

memiliki sifat hegemonik. Dalam pengertian Gramsci, hegemoni dicapai ketika nilai dan 



Indah Wahyuni 

121 

kepentingan kelompok dominan diterima sebagai norma umum melalui persetujuan, bukan 

paksaan (Gramsci, 1971; Simon, 1991: 22). HRRP menjalankan fungsi ini dengan 

mengintegrasikan adat, Islam, dan supranatural ke dalam satu kerangka makna yang tampak 

menyeluruh dan harmonis. Teleologi naratif yang mengarah pada Pasai sebagai kerajaan Islam 

yang sah membujuk pembaca untuk menerima hasil akhir sebagai “takdir sejarah”. Konsensus 

tidak dipaksakan, melainkan dibangun melalui kenikmatan naratif dan keyakinan simbolik. 

Dengan cara ini, teks berfungsi sebagai alat kepemimpinan moral-intelektual yang mengarahkan 

cara berpikir audiens tentang kekuasaan dan legitimasi. 

Dimensi ritual dari proses ini dapat dipahami melalui konsep social drama dan liminalitas. 

Setiap ujian yang dilalui oleh tokoh dalam HRRP menyerupai drama sosial karena subjek 

memasuki fase liminal, berada di ambang status, sering kali di ruang-ruang transisional seperti 

hutan, medan perang, atau alam mimpi (Turner, 1969:95). Dalam fase ini, tatanan biasa 

ditangguhkan dan intervensi supranatural menjadi mungkin. Penyelesaian ujian dan pengakuan 

sosial berfungsi sebagai fase reintegrasi, di mana subjek kembali ke masyarakat dengan status 

yang ditinggikan. Pengulangan pola ini mengukuhkan ide bahwa legitimasi hanya dapat diperoleh 

melalui transformasi simbolik yang bersifat sakral. Seluruh mekanisme ini pada akhirnya dapat 

dipahami sebagai kerja kekuasaan simbolik. Kekuasaan menjadi efektif karena dinaturalisasikan 

melalui narasi, simbol, dan ritual yang diakui bersama sehingga tidak tampak sebagai kekuasaan 

(Bourdieu, 1991:163-170). HRRP, dengan demikian, tidak hanya menceritakan sakralisasi 

kekuasaan, tetapi juga melaksanakannya dengan cara membentuk komunitas terbayang, 

menemukan tradisi, menampilkan pertunjukan simbolik, membangun hegemoni, dan 

mengorkestrasi ritual transformasi sosial. Melalui integrasi inilah otoritas tampil sah, suci, dan 

seolah-olah tak terhindarkan, sebuah hasil dari kerja naratif yang berhasil menyembunyikan dasar-

dasar arbitrer dari kekuasaannya. 

Dengan memenuhi “tes” supranatural ini, seorang subjek (calon pemimpin) tidak hanya 

membuktikan kualitas pribadinya, tetapi juga mengakumulasi modal simbolik yang sangat langka 

dan tak terbantahkan—yakni kapital sakral. Proses akumulasi ini merupakan inti dari kekuasaan 

simbolik, di mana kekuatan dikonversi menjadi otoritas yang sah melalui transformasi menjadi 

bentuk tanda yang diakui (Bourdieu, 1991:170). Pembaca diajak untuk “melihat” dan “mengakui” 

bahwa berdirinya Pasai sebagai kerajaan Islam yang sah telah diramalkan dan ditandai sejak awal. 

Proses pengakuan pembaca ini pada dasarnya adalah bentuk pengakuan yang tidak disadari—

sebuah penerimaan tanpa sadar terhadap premis dasar bahwa kekuasaan harus berasal dari sumber 

yang sakral. Teleologi naratif menjadi alat untuk menanamkan prinsip penglihatan yang menerima 

sakralitas sebagai dasar legitimasi. Oleh karena itu, sakralisasi dalam HRRP merupakan bentuk 

politik simbolik yang canggih. Ia memindahkan dasar legitimasi dari arena negosiasi manusiawi 

(adat, musyawarah) ke ranah tanda-tanda ilahi yang tidak dapat dinegosiasikan. Melalui kerja 

naratif yang menghubungkan tanda, objek, dan takdir, teks ini berhasil mendenaturalisasikan satu 

bentuk otoritas (yang murni berdasarkan konsensus prosedural) dan menaturalisasikan bentuk 

otoritas lain yang berdasar pada sakralitas (Bourdieu, 1991:169). Kekuasaan simbolik mencapai 

puncak efektivitasnya ketika ia berhasil menyamarkan diri sebagai sesuatu yang bukan kekuasaan, 

melainkan sebagai takdir, mukjizat, atau kehendak yang lebih tinggi. Narasi HRRP, dengan 

sakralisasinya, menjadi alat yang ampuh untuk menciptakan “pengakuan akan hal yang tak 

terpikirkan untuk dipertanyakan”, yakni kebenaran dan keniscayaan dari kekuasaan yang 

disucikan. 

 

KESIMPULAN   

Berdasarkan analisis struktural yang telah dilakukan, disimpulkan bahwa Hikayat Raja-Raja 

Pasai (Bagian I) berperan sebagai sebuah mesin naratif yang kompleks dalam membangun, 

melegitimasi, dan menaturalisasi kekuasaan dari dinasti awal Pasai. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa legitimasi politik tidak terbentuk secara kebetulan, melainkan melalui struktur naratif yang 

ketat dan berulang. Setiap tokoh utama mengalami transformasi status dari subjek yang berpotensi 

menjadi subjek yang sah melalui serangkaian ujian yang dipetakan dalam relasi aktan. Pola ini 



Hikayat Raja-Raja Pasai:….. 

122 

menciptakan ritme naratif yang membuat keberhasilan dan pengakuan terhadap tokoh tersebut 

tampak sebagai suatu konsekuensi logis dan tidak terelakkan. Kekuasaan duniawi tidak cukup 

bergantung pada garis keturunan atau kekuatan fisik, tetapi harus divalidasi dan ditinggikan 

melalui mandat ilahi, yang terwujud dalam tanda-tanda supranatural (mimpi, mukjizat), intervensi 

para wali, serta pengakuan dari nilai-nilai adat. Perspektif kekuasaan simbolik menunjukkan 

bagaimana narasi tersebut berhasil menaturalisasikan otoritas, yakni menjadikannya diterima 

sebagai sesuatu yang wajar dan tidak dapat dibantahkan. Proses naturalisasi ini berlangsung 

melalui akumulasi dan konversi modal simbolik menjadi otoritas yang sah, yang diakui secara 

kolektif tanpa adanya paksaan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa HRRP 

merupakan teks historiografis yang teramat ideologis. Teks ini merupakan hasil kerja simbolik 

yang kompleks, di mana struktur naratif, pilihan teknik penceritaan, serta sistem tanda 

berkolaborasi untuk memproduksi dan mereproduksi wacana legitimasi kekuasaan yang sejalan 

dengan konteks sosio-politik dan religius Melayu-Islam awal di Nusantara. Untuk pengembangan 

riset selanjutnya, disarankan untuk memperluas analisis pada bagian lain hikayat, melakukan 

kajian komparatif dengan teks legitimasi sezaman, atau menguji temuan struktural ini dengan bukti 

historis dan arkeologis guna melihat dialektika antara narasi simbolik dan realitas sosial pada masa 

tersebut. 

 

DAFTAR PUSTAKA  
Anderson, B. 2016. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Revised 

Ed. London: Verso. 

Baried, S. B., dkk. 1985. Memahami Hikayat dalam Sastra Indonesia. Jakarta: Pusat Pembinaan dan 

Pengembangan Bahasa. 

Braginsky, V. I. 1998. Yang Indah, Berfaedah dan Kamal: Sejarah Sastra Melayu Dalam Abad 7-19. 

Jakarta: INIS. 

_____________. 2004. “The Heritage of Traditional Malay Literature: A Historical Survey of Genres, 

Writings and Literary Views”. Leiden & Boston: Brill. 

Bourdieu, P. 1991. Language and Symbolic Power. Cambridge: Polity Press. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. 2018. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches. Sage Publications. 

Culler, J. 1997. Literary Theory: A Very Short Introduction. Oxford University Press. 

Fadhilla, A. F. N. 2019. “Hikayat Maharaja Rawana: Suntingan Teks dan Analisis Skema Aktan AJ 

Greimas”. Nuansa Indonesia, 21(1), 130-149. 

Fink, A. 2019. Conducting Research Literature Reviews: From the Internet to Paper. Sage Publications. 

Geertz, Clifford. 1980. Negara: The Theatre State in Nineteenth-Century Bali. Princeton University Press. 

Gramsci, A. 2020. Selections from the Prison Notebooks in the Applied Theatre Reader, Quintin Hoare and 

Geoffrey Nowell-Smith (eds). Routledge. 

Greimas, A. J. 1987. On Meaning: Selected Writings in Semiotic Theory (Theory and History of Literature). 

University of Minnesota Pr. 

___________. 1971. “Narrative Grammar: Units and Levels”. MLN, 86(6), 793-806. 

Greimas, A. J., & Courtés, J. 1982. Semiotics and Language: An Analytical Dictionary. Indiana University 

Press. 

Hall, S. 1990. Cultural Identity and Diaspora in Identity: Community, Culture, Difference, edited by J. 

Rutherford. London: Lawrence & Wishart. 

Hill, A. H. 1960. “Hikayat Raja-Raja Pasai”. Journal of the Malayan Branch of the Royal Asiatic Society, 

33(2 (190), 1-215. 

Hobsbawm, E. 1987. Introduction: Inventing Traditions in The Invention of Tradition, Eric Hobsbawm and 

Terence Ranger (eds). Cambridge: Cambridge University Press. 

Idris, A. R., dkk. 2019. “Pelaksanaan Wasiat sebagai Medium Menentukan Kecemerlangan dan Kejatuhan 

Kerajaan Samudera Pasai dalam Hikayat Raja Pasai”. International Journal of the Malay World and 

Civilisation, 7(2), 3-15. 

Iskandar, Teuku. 1998. Kesusasteraan Klasik Melayu Sepanjang Abad. Jakarta: Libra. 

Istiqamatunnisak. 2020. “Interkulturalisme Bahasa Melayu dalam Hikayat Raja-Raja Pasai”. Ar-Raniry: 

International Journal of Islamic Studies, 4(2), 359-372. 



Indah Wahyuni 

123 

Jones, R. 1980. “The Texts of the Hikayat Raja Pasai: A Short Note”. Journal of the Malaysian Branch of 

the Royal Asiatic Society, 53(1 (237), 167-171. 

Milner, A.C. 1995. The Invention of Politics in Colonial Malaya: Contesting Nationalism and the 

Expansion of the Public Sphere. Cambridge: Cambridge University Press. 

Reid, A. 2001. Sejarah Modern Awal Asia Tenggara (terj. Indonesian edition). Jakarta: LP3ES. 

Ricklefs, M. C. 1991. A History of Modern Indonesia Since c.1300. Stanford: Stanford University Press. 

Shariffudin, S. H.,  dkk. 2022. “Islamic Perspective in ‘Hikayat Raja-Raja Pasai’ and its Relevance in the 

Contemporary Muslim World”. Al-Hikmah: International Journal Of Islamic Studies And Human 

Sciences, 5(3), 79-95. 

Silverman, D. 2020. Interpreting Qualitative Data. Sage Publications. 

Simon, R. 1991. Gramsci’s Political Thought: An Introduction. Edisi ke-3 (Edisi Revisi). London: 

Lawrence and Wishart. 

Siswanto, N. F. N., & Sukatman, N. F. N. 2022. “Mitos Rokat Aeng Manes Masyarakat Maritim Situbondo: 

Analisis Skema Aktansial dan Struktur Fungsional”. Kandai, 18(1), 126-141. 

Sweeney, A. 1987. A Full Hearing: Orality and Literacy in the Malay World. Berkeley: University of 

California Press. 

Teeuw, A. 1984. “Sastra dan Ilmu Sastra: Pengantar Teori Sastra”. Jakarta: Pustaka Jaya. 

Turner, V. 1969. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Aldine Publishing. 

Wilandra, S. S. 2023. “Al-Attas and Hikayat Raja Pasai: A Source of Malay-Islamic Historiography”. 

Tsaqafah, 19(2), 485-511. 

Winstedt, R. O. 1969. A History of Classical Malay Literature. Kuala Lumpur: Oxford University Press. 

Zakaria, N. 2014. “Bayangan Inses dalam Hikayat Raja Pasai”. Pendeta, 5(4), 59-72. 


