Tambo; Journal of Manuscript and Oral Tradition Volume 03 Nomor 02 Desember 2025
DOI : 10.55981/tambo.2025.13511

HIKAYAT RAJA-RAJA PASAI: ANALISIS AKTANSIAL
GREIMAS TERHADAP STRUKTUR LEGITIMASI DINASTI

Indah Wahyuni
Universitas Indonesia, Indonesia.
Email: wahyunindaah@gmail.com

Artikel disubmit: 02-10-2025 Artikel direvisi: 08-12-2025 Artikel disetujui: 16-12-2025
ABSTRACT

This study analyses the construction of power legitimacy in the Hikayat Raja-raja Pasai (HRRP) by utilising
A. J. Greimas actantial model synthesis and Pierre Bourdieu's symbolic power theory. Using qualitative text
analysis methods, this study focuses on mapping actant functions and explaining how narrative structures
function as a mechanism for neutralising authority. The findings show that the legitimacy of the Pasai kings
was constructed multidimensionally through a recurring narrative pattern (qualification, action, and
recognition), which transformed the subjects from potential leaders into legitimate ones. This process was
reinforced by the sacralisation of power through supernatural signs and the accumulation of symbolic capital,
so that the dynasty's authority appeared to be a natural and indisputable destiny. The conclusion of this study
confirms that the HRRP functions as an ideological text that actively produces and legitimises power by closely
linking it to Islamic identity and the socio-cultural values of early Malay society.

Keywords: Hikayat Raja-raja Pasai; Greimas; Actantial Analysis; Dynastic Legitimacy,; Narrative Structure
ABSTRAK

Penelitian ini melakukan analisis terhadap konstruksi legitimasi kekuasaan dalam Hikayat Raja-raja Pasai
(HRRP) dengan memanfaatkan sintesis model aktansial A. J. Greimas dan teori kekuasaan simbolik Pierre
Bourdieu. Menggunakan metode analisis teks kualitatif, kajian ini berfokus pada pemetaan fungsi aktan serta
penjelasan mengenai bagaimana struktur naratif berfungsi sebagai mesin untuk menetralkan otoritas. Temuan
penelitian menunjukkan bahwa legitimasi para raja Pasai dibangun secara multidimensional melalui pola
naratif yang berulang (kualifikasi, tindakan, dan pengakuan), yang mengubah subjek dari status potensial
menjadi pemimpin yang sah. Proses ini diperkuat oleh sakralisasi kekuasaan melalui tanda-tanda supranatural
dan akumulasi modal simbolik, sehingga otoritas dinasti tampak sebagai suatu takdir yang alami dan tak
terbantahkan. Kesimpulan dari studi ini menegaskan bahwa HRRP berfungsi sebagai teks ideologis yang secara
aktif memproduksi dan melegitimasi kekuasaan dengan mengaitkannya erat dengan identitas keislaman serta
nilai-nilai sosio-kultural masyarakat Melayu awal.

Kata Kunci : Hikayat Raja-raja Pasai; Greimas; Analisis Aktansial; Legitimasi Dinasti; Struktur Naratif

PENDAHULUAN

Ragam isinya yang amat luas membuat hikayat—sebagai salah satu jenis karya sastra—
penting dalam kehidupan masyarakat Melayu dan kebudayaannya. Hikayat dalam pengertian
sastra Indonesia memiliki arti bersifat sastra lama, ditulis dalam bahasa Melayu, sebagian besar
menceritakan kehidupan istana, unsur rekaan menjadi ciri yang menonjol, dan berbentuk prosa
yang panjang (Baried dkk, 1985:9). Hikayat Raja-raja Pasai (selanjutnya disebut HRRP) sebagai
salah satu karya sastra Melayu tertua, hikayat ini bukan sekadar cerita sejarah, melainkan juga
medan interaksi antara beragam elemen naratif. Setiap tokoh, peristiwa, dan motif dalam hikayat
ini saling berkait membentuk struktur cerita yang kompleks. Sebagai teks yang lahir pada masa
awal perkembangan Islam di Nusantara, naskah ini juga representasi kompleks dari konstruksi
kuasa, identitas, dan narasi sosial pada periode penting tersebut. Narasi disusun sedemikian rupa
sehingga kenaikan takhta dan keberhasilan seorang raja selalu dihubungkan dengan mandat ilahi,
intervensi spiritual, serta pengakuan dari figur ulama. Seperti yang diungkapkan oleh Braginsky
(1998:145), sastra Melayu klasik sering berfungsi sebagai “cermin bagi raja” yang tidak hanya
merekam, tetapi juga menciptakan realitas politik dengan menghadirkan model kepemimpinan
ideal yang diselimuti oleh nuansa keislaman. Konstruksi kekuasaan dalam HRRP terlihat dari


mailto:wahyunindaah@gmail.com

bagaimana hubungan antara tokoh duniawi (raja) dan tokoh spiritual (ulama atau wali) disajikan.
Legitimasi seorang raja tidak lagi hanya bergantung pada garis keturunan atau kekuatan fisik,
melainkan pada pengakuan dan restu dari para penyebar Islam. Hikayat ini disusun dalam tradisi
Melayu-Islam awal yang menggabungkan historiografi lokal dengan elemen legenda untuk
membentuk narasi legitimatif (Jones, 1960:167).

Teks HRRP yang akan digunakan adalah hasil revisi transliterasi dan suntingan oleh A. H.
Hill (1960:46) dari tulisan Raffles dengan kode naskah ML 67. Pemilihan transliterasi Hill
didasarkan pada sejumlah pertimbangan metodologis dan filologis. Pertama, edisi Hill dianggap
sebagai salah satu edisi yang paling sistematis dan dapat diandalkan dalam kajian filologi Melayu
klasik karena menerapkan prinsip transliterasi yang konsisten serta memberikan perhatian yang
ketat terhadap bentuk grafem, struktur bahasa, dan koherensi teks. Kedua, Hill tidak hanya
melakukan alih aksara, tetapi juga menyertakan penyuntingan kritis dengan mempertimbangkan
varian bacaan serta konteks historis penyalinan naskah sehingga teks yang dihasilkan memiliki
stabilitas yang memadai untuk analisis struktural dan naratif (Teeuw, 1984:64-66). Ketiga,
hubungan langsung antara edisi Hill dan sumber awal yang terkait dengan Raffles menjadikan teks
ini signifikan secara historiografis, karena mencerminkan jalur transmisi awal teks-teks Melayu
ke dalam tradisi keilmuan Eropa, yang kemudian berpengaruh besar terhadap perkembangan studi
historiografi dan sastra Melayu-Islam (Winstedt, 1969:85-87; Braginsky, 2004:142-145). Edisi ini
telah diakui secara luas dalam kajian sejarah Melayu dan menjadi rujukan utama, sebagaimana
digunakan oleh para sarjana seperti Teuku Iskandar (1998) dan M. C. Ricklefs (1991) dalam karya-
karya mereka tentang historiografi Nusantara.

Terdapat tiga bagian dalam suntingan ini, tetapi peneliti hanya akan menggunakan bagian
pertama karena pada bagian pertama ini membahas awal perjalanan raja-raja di Pasai. Meskipun
ini bagian pertama, tetapi tidak mengurangi kompleksitas naratif yang terdapat didalamnya
sehingga tetap relevan untuk penelitian struktur naratif. Awal perjalanan raja-raja di Pasai
memiliki signifikansi historis dan kultural yang sangat penting. Pasai merupakan salah satu
kerajaan Islam tertua di Nusantara dan proses awal pemerintahannya mencerminkan dinamika
perpindahan kekuasaan, legitimasi kepemimpinan, dan pembentukan struktur sosial-politik pada
masa tersebut. Jejak awal para raja menggambarkan proses transformasi kepemimpinan, strategi
pembentukan kekuasaan, serta konteks historis munculnya kerajaan Islam pertama di wilayah
Aceh (Reid, 2001:27-31). Pada periode abad ke-13 hingga 14, Kerajaan Pasai berada pada masa
keemasan sebagai pusat perdagangan dan penyebaran Islam di Nusantara. Konteks sejarah
menunjukkan bahwa Pasai merupakan kerajaan Islam pertama di Asia Tenggara, memiliki posisi
strategis di jalur perdagangan internasional, berperan penting dalam proses Islamisasi di wilayah
Nusantara, serta menjadi pusat diplomasi dan pertukaran budaya antara kerajaan-kerajaan lokal
dan kekuatan asing (Istiqgamatunnisak, 2017:361). Narasi tentang awal perjalanan raja memiliki
signifikansi mendalam dalam memahami mekanisme legitimasi kekuasaan, konstruksi genealogis
kepemimpinan, hubungan antara pemimpin dan masyarakat, proses pembentukan identitas
kerajaan, serta ideologi dan filosofi kepemimpinan pada masa tersebut. Oleh karena itu, pemilihan
HRRP bagian pertama menekankan pada efisiensi penelitian dengan memaksimalkan analisis pada
satu bagian yang representatif sehingga dapat membuka peluang bagi peneliti lain untuk meneliti
naskah serupa pada bagian yang berbeda.

Studi mengenai HRRP telah berkembang dalam berbagai dimensi. Secara tekstual, penelitian
ini juga memfokuskan perhatian pada variasi antarnaskah. Sebagai contoh, analisis terhadap versi
yang disunting oleh Russell Jones (1987) mengungkapkan kompleksitas dinamika istana, termasuk
adanya konflik internal dan gejala inses yang ditampilkan melalui sikap serta perilaku Sultan
Ahmad Perumudal Perumal (Zakaria, 2014). Representasi ini mengungkap sisi gelap dari
perebutan kekuasaan dan hasrat dalam lingkungan istana. Sebaliknya, naskah HRRP yang lebih
umum dikaji justru menunjukkan narasi yang sangat terfokus pada usaha mempertahankan takhta
dan keberlangsungan dinasti, di mana setiap tokoh raja digambarkan dengan penekanan pada
legitimasi politik dan spiritual yang mengikat mereka pada takhta Pasai. Kontras ini menunjukkan
bahwa HRRP bukanlah teks tunggal yang statis, melainkan memiliki varian yang dapat

108



Indah Wahyuni

menekankan aspek naratif yang berbeda—antara mengungkap konflik domestik yang destruktif
atau menegaskan kesinambungan dinasti yang legitim (Zakaria, 2014; Jones, 1987).

Beberapa penelitian lain tentang H/RRP umumnya menyorot dimensi historiografis, religius,
dan tematik teks tersebut, kajian historiografi menelaah nilai sumber dan konteks politik Pasai
(Wilandra, 2012:45), studi religius menyoroti proses Islamisasi dan simbolisme keagamaan dalam
narasi (Shariffudin, 2018:78), sementara kajian tematik mengurai motif-motif seperti legitimasi
dinasti, kehormatan keluarga, dan fungsi didaktis hikayat (Idris et al., 2016:102). Meskipun kaya
dalam pendekatan kontekstual dan ideologis, karya-karya ini cenderung menggunakan kerangka
interpretatif yang bersifat tematik atau historis dan jarang menerapkan model formal untuk
membaca struktur naratif secara sistematis (Idris et al., 2016: 110; Wilandra, 2012:52). Pembacaan
semacam ini mengungkap bias pengarang dan tujuan politis teks dalam membentuk identitas
Islam-Melayu Pasai. Dengan demikian, terdapat kekosongan metodologis karena belum ada studi
yang secara eksplisit menggunakan analisis aktansial A.J. Greimas—yang memetakan fungsi dan
relasi aktor dalam struktur cerita (Greimas, 1983:67)—untuk membaca HRRP sebagai kesatuan
struktur dan wacana. Penelitian ini mengisi celah tersebut dengan menawarkan sintesis memetakan
peran aktan dan dinamika relasi dalam teks, lalu menelusuri bagaimana teknik naratif memperkuat
atau memodulasi fungsi-fungsi itu sehingga menghasilkan pembacaan yang lebih komprehensif
tentang bagaimana legitimasi politik dan simbolik dibangun, disampaikan, dan dipertahankan
dalam HRRP.

Adapun tujuan dari penelitian ini adalah untuk menganalisis konstruksi kekuasaan dan
mekanisme legitimasi politik dalam Hikayat Raja-raja Pasai melalui pembacaan struktural
terhadap elemen-elemen naratif yang terkandung. Pembacaan semacam ini bertujuan untuk
mengungkap bias dari pengarang serta tujuan politis teks dalam membentuk identitas Islam-
Melayu Pasai yang dianggap legitimer. Penelitian ini sangat penting dilakukan mengingat bahwa
HRRP bukanlah dokumen sejarah yang bersifat netral, melainkan sebuah wacana performatif yang
memanfaatkan kekuatan narasi untuk menciptakan kebenaran dan otoritas. Sebagaimana
dinyatakan oleh Milner (1995:41) mengenai kesusastraan Melayu istana, teks-teks tersebut
berfungsi sebagai “alat pemerintah” yang membentuk kesadaran sosial. Dengan menganalisis
strukturnya, dapat dipahami bagaimana cara kekuasaan beroperasi dan direpresentasikan pada
masa formatif serta bagaimana identitas kolektif—yang merupakan dasar kehidupan masyarakat—
dikontruksi melalui narasi (Hall, 1990:222).

KERANGKA TEORI

Penelitian ini didasarkan pada model aktansial A. J. Greimas yang relevan dan memiliki
kekuatan analitis dalam mengungkap struktur serta strategi naratif HRRP. Teori Greimas—melalui
model aktansialnya—digunakan untuk menjelaskan fenomena hubungan fungsional antartokoh
dan memahami cara struktur naratif membentuk makna melalui enam peran utama, yaitu subjek,
objek, pengirim, penerima, penolong, dan penghalang (Greimas, 1983:207-208; 1971:793-795).
Seiring dengan perkembangannya, model ini tidak hanya digunakan untuk analisis tokoh, tetapi
juga untuk memetakan relasi kekuasaan dan keinginan dalam sebuah struktur naratif (Budiman,
2011:65). Definisi operasional dari setiap aktan dijabarkan menjadi indikator perilaku dan relasi
naratif yang kemudian divisualisasikan dalam bentuk skema diagram untuk menggambarkan
dinamika kekuasaan dan konflik. Melalui “Tiga Tes Subjek” (kualifikasi, pokok, dan
pujian/glorifikasi), teori ini juga memungkinkan peneliti untuk mengevaluasi perkembangan dan
legitimasi tokoh-tokoh sentral (Greimas, 1987:84-85). Tahapan tes ini mengungkapkan proses di
mana seorang subjek memperoleh kompetensi (kualifikasi), melaksanakan aksi (pokok), dan
akhirnya mendapatkan pengakuan (pujian) sehingga posisi kekuasaannya termandatkan secara
naratif. Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk mengungkap hal baru dengan
membongkar mekanisme tersembunyi di balik teks. Skema naratif Greimas (yang terdiri dari
keadaan awal, transformasi, dan keadaan akhir) menjadi alat untuk menjelaskan bagaimana
kekuasaan simbolik, politik, dan spiritual dibangun, diperkuat, dan dipertahankan (Greimas &
Courtés, 1982: 256-257). Analisis ini kemudian diperkaya dengan perspektif kekuasaan simbolik

109



Pierre Bourdieu (1991: 163-170) untuk membaca bagaimana otoritas dalam teks dinaturalisasikan
dan dianggap sah. Integrasi antara model aktansial dan teori kekuasaan memungkinkan pembacaan
yang mendalam sehingga mencerminkan konteks sosio-kultural masyarakat Melayu-Islam awal di
Nusantara (Sweeney, 1987: 12-15; Braginsky, 2004: 89-92).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan penelitian kualitatif dengan metode analisis teks.
Penelitian kualitatif berkaitan dengan pemahaman mendalam terhadap fenomena melalui
interpretasi data tekstual. Dalam konteks ini, pendekatan kualitatif digunakan untuk menganalisis
struktur naratif HRRP sebagai teks sastra sejarah Melayu tradisional. Beberapa hal yang
diperhatikan dalam kajian ini meliputi tahapan pengumpulan data, analisis data, dan penyajian
hasil. Tahap pengumpulan data dikelompokkan menjadi dua kategori. Pertama, data primer
merujuk pada teks HRRP itu sendiri, khususnya bagian awal yang didasarkan pada suntingan kritis
Hill (1960) dari naskah ML 67. Pengumpulan data ini dilakukan melalui teknik pembacaan
hermeneutik untuk mengidentifikasi unit-unit naratif, konflik, dan hubungan antartokoh yang
relevan (Culler, 1997:70). Kedua, data sekunder mencakup karya-karya akademis sebelumnya,
tinjauan historis, dan studi teoritis yang berkaitan, yang berfungsi untuk memberikan konteks dan
landasan perbandingan (Fink, 2019:4-5). Pada tahap analisis data, data primer yang telah
terkumpul dianalisis secara sistematis dengan menerapkan kerangka teori yang telah dirumuskan.
Pada setiap fase, temuan struktural ini diinterpretasikan melalui perspektif kekuasaan simbolik
Bourdieu untuk mengungkap dimensi ideologis yang ada. Teknik triangulasi teoritis digunakan
untuk memastikan kedalaman dan validitas analisis (Creswell & Poth, 2018:259). Hasil analisis
yang diperoleh kemudian disintesiskan untuk membangun argumentasi yang koheren dalam
menjawab tujuan penelitian. Penyajiannya dilakukan secara deskriptif-analitis, didukung oleh
kutipan data primer yang representatif dan visualisasi diagram dengan data sekunder untuk
memperkuat interpretasi dan menunjukkan kontribusi penelitian (Silverman, 2020:145).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Memahami HRRP melalui pendekatan struktural adalah aspek yang sangat penting karena
metode ini dapat mengungkap bagaimana teks klasik tersebut terbentuk melalui hubungan
antartokoh, fungsi naratif, dan tema yang mendasarinya. Tidak hanya sekadar melihat hikayat ini
sebagai catatan sejarah atau narasi keagamaan, analisis struktural mengungkap pola-pola konsisten
dalam alur cerita, seperti motif keinginan akan keturunan, konflik dendam, penegakan kehormatan
keluarga, serta pembelaan martabat kerajaan. Hikayat dapat dipahami sebagai sistem naratif yang
menyampaikan nilai-nilai moral, sosial, dan religius melalui struktur yang teratur. Pendekatan
struktural ini juga berfungsi untuk mengidentifikasi peran aktan (subjek, objek, pengirim,
penerima, penolong, dan penentang) yang membentuk dinamika cerita. Sebagai contoh, keinginan
untuk memiliki anak bukan hanya merupakan tujuan pribadi, tetapi juga menjadi simbol legitimasi
dinasti; konflik dendam tidak hanya sekadar emosi individu, melainkan juga merepresentasikan
tanggung jawab keluarga dan kehormatan sosial. Objek yang dikejar oleh para subjek—baik itu
anak, kehormatan, balas dendam, maupun kedaulatan—senantiasa terkait dengan legitimasi
dinasti, stabilitas sosial, dan ajaran moral. Dengan membaca secara struktural, pembaca dapat
memahami bagaimana setiap tokoh dan peristiwa berfungsi dalam kerangka naratif yang lebih
besar sehingga makna yang terkandung dalam hikayat menjadi lebih jelas dan sistematis. Struktur
cerita yang berulang—dari pencarian, konflik, hingga resolusi—mencerminkan pola tradisional
yang digunakan untuk menanamkan nilai-nilai kepada pembaca atau pendengar. Oleh karena itu,
membaca HRRP secara struktural tidak hanya memperkaya pemahaman tentang sastra klasik
Melayu, tetapi juga membuka wawasan mengenai bagaimana teks tradisional berfungsi sebagai
media legitimasi politik.

110



Indah Wahyuni

Skema Aktan dalam Hikayat Raja-raja Pasai (Bagian I)

Keinginan
Memiliki
Anak
A
Raja Muhammad > RaJal Ahl:flad dan
N 1sterinya
N
N
N
N
N
N
N
~
N o .
Orang Tua N »  Seekor Gajah
N
4
Raja Ahmad

Gambar 1. Skema Aktan I

Skema I menunjukkan raja-raja pertama di Pasai, yaitu Raja Muhammad dan Raja Ahmad.
Pada pusat skema adalah keinginan memiliki anak, yang menjadi objek utama dalam narasi. Hal
ini menunjukkan bahwa cerita berpusat pada upaya para tokoh untuk mencapai keinginan ini.
Berdasarkan Skema I, cerita yang direpresentasikan mengangkat tema harapan, usaha, dan berkah
ilahi dalam konteks tradisional. Cerita semacam ini sering kali memiliki fungsi moral dan didaktis,
mengajarkan pentingnya kerja sama, doa, dan kepercayaan dalam mencapai tujuan hidup. Raja
Ahmad adalah subjek utama dalam cerita, yang bertindak sebagai penggerak utama untuk
mencapai objek, yaitu memiliki seorang anak. Motivasi ini menjadi pendorong utama tindakannya
dalam cerita. Objek dalam cerita ini adalah sesuatu yang bersifat personal dan simbolis. Keinginan
memiliki anak tidak hanya menjadi tujuan individual Raja Ahmad, tetapi juga melambangkan
kebutuhan akan penerus takhta yang sah dan hal ini penting dalam konteks kerajaan. Objek ini
mencerminkan nilai patriarki dan harapan terhadap kelanjutan dinasti.

Raja Muhammad berfungsi sebagai pengirim karena ia secara tidak langsung memotivasi
Raja Ahmad untuk memiliki anak. Ketika Raja Muhammad mendapatkan anak perempuan—yang
diberi nama Puteri Betong—melalui cara yang ajaib (membelah rebong betong), hal ini
menimbulkan dorongan pada Raja Ahmad untuk memenuhi keinginan yang sama. Peran Raja
Muhammad sebagai pengirim ini juga memperlihatkan bagaimana hubungan antaraktor dalam
cerita memengaruhi dinamika narasi. Raja Ahmad juga menjadi penerima dari hasil tindakannya
sendiri. Setelah melalui berbagai perjuangan dan rintangan, ia akhirnya berhasil memperoleh anak,
yang sekaligus mengakhiri pencariannya. Ini menegaskan bahwa cerita berpusat pada proses
pencapaian objek oleh subjek.

Orang tua yang tinggal di surau berperan sebagai penolong dengan memberikan informasi
penting tentang keberadaan anak yang ada di atas seekor gajah. Tokoh seperti ini sering muncul
dalam cerita tradisional sebagai representasi kebijaksanaan atau petunjuk ilahi yang membantu
tokoh utama. Gajah berperan sebagai penghalang dalam cerita ini. Ketidakterimaan gajah terhadap
tindakan Raja Ahmad (mengambil anak yang dijaganya) menyebabkan konflik, hingga akhirnya
gajah tersebut dimusnahkan. Gajah ini berfungsi sebagai simbol rintangan yang harus diatasi oleh
subjek dalam upayanya mencapai objek. Raja Ahmad akhirnya berhasil memiliki anak laki-laki—
yang diberi nama Merah Gajah—sehingga menyelesaikan pencariannya dan memenuhi objek
narasi.

Skema I juga memuat beberapa makna simbolis yang relevan dengan konteks budaya dan
sosial. Anak dalam cerita ini tidak hanya bermakna secara biologis tetapi juga secara politis,
sebagai penerus takhta dan legitimasi dinasti. Hal tersebut tampak pada kedua raja yang sangat
menginginkan seorang anak. Kehadiran tokoh seperti orang tua di surau dan peristiwa yang ajaib
mencerminkan nilai-nilai religius dan magis dalam budaya Melayu. Konflik dengan gajah juga
turut menunjukkan bahwa pencapaian besar memerlukan pengorbanan, baik secara fisik maupun
simbolis.

111



Raja Ahmad
A
mlt(:r? ];t::ng »  Merah Gajah
N
N
~N
N
N
N
N
N
N
. . N
Keinginan untuk N > o
Balas Dendam AN
4
Raja Muhammad

Gambar 2. Skema Aktan II

Skema II tersebut menjelaskan Raja Muhammad yang bertindak sebagai subjek, yaitu tokoh
yang mendorong narasi dengan tujuan membalaskan dendam. Motivasi subjek ini didorong oleh
hubungan emosional dan tanggung jawab terhadap objek. Raja Ahmad menjadi objek, yaitu target
tindakan pembalasan dendam Raja Muhammad. Objek dalam konteks ini mencerminkan konflik
utama dalam cerita. Puteri Betong berfungsi sebagai pengirim karena kematiannya menjadi alasan
utama yang menggerakkan dendam Raja Muhammad. Perannya simbolis, mewakili penyebab atau
pemicu utama narasi.

Merah Gajah adalah penerima, yang dalam konteks ini mewakili tokoh yang menanggung
akibat langsung dari tindakan Raja Muhammad. Ia juga menjadi sumber konflik karena
tindakannya mencabut rambut emas yang melanggar peringatan Puteri Betong. Relasi ini
menunjukkan sebab-akibat dalam narasi. Penolong dalam narasi ini tidak secara eksplisit
dinyatakan. Namun, kita dapat menganggap bahwa kemarahan dan motivasi Raja Muhammad
bertindak sebagai kekuatan internal yang mendukung aksinya. Meskipun Puteri Betong berfungsi
sebagai pengirim, tindakannya memperingatkan Merah Gajah juga dapat dilihat sebagai upaya
untuk mencegah konflik lebih lanjut. Namun, peringatan ini diabaikan, sehingga berujung pada
tragedi. Raja Muhammad, sebagai subjek, melampiaskan kemarahannya pada Merah Gajah, yang
merupakan penerima tindakan balas dendam. Ini menegaskan pentingnya nilai moral dan
konsekuensi dari pelanggaran dalam cerita.

Tema utama dalam skema ini adalah pembalasan dendam dan akibat dari pelanggaran
larangan. Kisah ini mencerminkan nilai-nilai moral tradisional, yaitu bahwa melanggar peringatan
atau norma dapat menimbulkan konsekuensi besar, bahkan melibatkan konflik antartokoh utama.
Raja Muhammad digerakkan oleh amarah dan rasa tanggung jawab terhadap Puteri Betong, yang
kematiannya dipicu oleh tindakan Merah Gajah. Narasi ini menunjukkan bagaimana emosi
manusia—seperti kemarahan—dapat menjadi motor utama tindakan dalam cerita tradisional.
Rambut emas Puteri Betong memiliki nilai simbolis yang besar. Dalam banyak tradisi, elemen
fisik yang istimewa seperti ini melambangkan keindahan, kesakralan, atau kehormatan ().
Tindakan Merah Gajah mencabut rambut emas bisa diartikan sebagai penghinaan terhadap
kehormatan Puteri Betong sehingga memicu balas dendam. Konflik dalam cerita ini berujung pada
tragedi, yakni kematian Merah Gajah akibat tindakan balas dendam Raja Muhammad. Ini
menunjukkan konsekuensi yang tak terhindarkan dari pelanggaran moral atau sosial dalam
kerangka nilai-nilai tradisional.

Berdasarkan penjelasan tersebut, cerita ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga
sebagai alat penyampaian nilai-nilai moral dan sosial. Larangan yang diberikan Puteri Betong
mencerminkan aturan sosial atau religius yang harus dipatuhi. Pelanggaran terhadap aturan
tersebut membawa konsekuensi buruk. Pembalasan dendam Raja Muhammad mungkin dilihat
sebagai bentuk pemulihan kehormatan keluarga. Dalam konteks tradisional, tindakan ini sering
dianggap sah dan wajar. Selain itu, kehadiran raja-raja dalam skema ini mencerminkan hierarki
sosial yang kuat, di mana konflik antarindividu juga menjadi konflik antarstatus sosial.

112



Indah Wahyuni

Raja Muhammad
A

Kematian » Merah Silu dan
Merah Gajah . Merah Hasum

~
Keinginan untuk >
Balas Dendam AN
N

4
Raja Ahmad

Gambar 3. Skema Aktan III

v
<]

Skema III memposisikan Raja Ahmad sebagai subjek yang mengincar Raja Muhammad
sebagai objek. Raja Ahmad membawa narasi melalui tindakannya membalaskan dendam kepada
Raja Muhammad. Dalam konteks ini, Raja Ahmad mewakili tema keadilan, tanggung jawab
keluarga, dan kehormatan yang harus ditegakkan. Peran Raja Ahmad di sini bersifat aktif dan
menentukan alur, menunjukkan bahwa ia didorong oleh loyalitas terhadap keluarganya (Merah
Gajah) dan tanggung jawab untuk menegakkan keadilan. Objek dalam cerita ini adalah “balas
dendam” terhadap Raja Muhammad. Balas dendam tersebut muncul sebagai konsekuensi atas
kematian Merah Gajah yang disebabkan oleh Raja Muhammad. Dalam cerita seperti ini, objek
sering kali bersifat emosional dan memiliki akar moral baik sebagai pembalasan atas ketidakadilan
maupun pemulihan kehormatan keluarga. Objek ini menempatkan cerita dalam bingkai konflik
antarindividu yang sering kali digunakan untuk menyoroti dilema moral atau budaya, seperti
pentingnya menjaga kehormatan keluarga atau membela mereka yang telah gugur.

Merah Gajah sebagai pengirim adalah elemen penting yang memicu tindakan balas dendam.
Ia bukan hanya tokoh yang telah meninggal, tetapi juga simbol bagi nilai-nilai yang harus
ditegakkan oleh Raja Ahmad. Kematian Merah Gajah memberikan alasan moral dan emosional
bagi subjek untuk bergerak melawan Raja Muhammad. Dalam konteks ini, Merah Gajah tidak
hanya menjadi korban, tetapi juga katalisator yang mendorong tindakan selanjutnya dalam cerita.
Fungsi ini sering ditemukan dalam narasi berbasis dendam atau tragedi keluarga. Raja Muhammad
adalah penentang dalam cerita ini. la menjadi sumber konflik karena tindakannya membunuh anak
Merah Gajah, yang kemudian memicu dendam dari Raja Ahmad. Peran Raja Muhammad sebagai
penentang menempatkan dirinya sebagai figur antagonis yang menguji tekad dan keberanian
subjek. Sebagai tokoh, Raja Muhammad melambangkan kekuatan lawan yang harus dikalahkan
untuk menegakkan keadilan atau membalaskan kehormatan yang telah dirampas.

Merah Silu dan Merah Hasum sebagai penerima adalah pihak yang mendapatkan manfaat
dari tindakan Raja Ahmad. Mereka adalah anak-anak Puteri Betong dan Merah Gajah, yang berarti
mereka merupakan penerus garis keturunan keluarga yang dilindungi oleh tindakan balas dendam
tersebut. Peran mereka dalam cerita adalah sebagai simbol generasi penerus yang dijaga
kehormatannya melalui balas dendam. Hal ini mencerminkan nilai tradisional tentang pentingnya
melindungi garis keturunan dan nama keluarga dalam masyarakat yang berpegang teguh pada
ikatan darah. Pendukung tidak secara eksplisit disebutkan. Jika cerita ini melibatkan elemen
tambahan, pendukung dapat berupa kekuatan spiritual, aliansi politik, atau taktik perang yang
membantu Raja Ahmad dalam mencapai objeknya.

Skema ini membangun konflik utama berupa dendam antarindividu, yang sering ditemukan
dalam cerita tradisional. Konflik ini tidak hanya bersifat personal (antara Raja Ahmad dan Raja
Muhammad) tetapi juga memiliki dimensi sosial, karena menyangkut kehormatan keluarga yang
harus ditegakkan. Tema utama cerita ini adalah balas dendam sebagai bentuk keadilan. Narasi
menunjukkan bagaimana tindakan membela keluarga atau keturunan dianggap sebagai tugas moral
yang tidak bisa diabaikan. Hal ini relevan dengan nilai-nilai tradisional dalam masyarakat Melayu
yang menjunjung tinggi kehormatan keluarga. Cerita ini dapat dilihat sebagai pengingat akan
konsekuensi tindakan seseorang (Raja Muhammad) terhadap orang lain (Merah Gajah dan

113



keturunannya). Narasi ini menggarisbawahi bahwa pelanggaran moral, seperti pembunuhan, akan
menimbulkan reaksi yang merugikan pelakunya di kemudian hari. Seperti banyak hikayat lainnya,
cerita ini berfungsi sebagai teks didaktis untuk mengajarkan nilai-nilai, seperti pentingnya menjaga
kehormatan, melindungi keluarga, dan menegakkan keadilan, meskipun harus melalui konflik.

Mencari tempat tinggal
dan kestabilan hidup

Slrt;ll:;é]z:nng 4 > Merah Silu dan rakyat
(pengusiran) Negeri Buloh Telang
N
N
N
N
N
h N
N Merah Hasum, penduduk di
kl\g ;ii[alsﬁgf; gﬁ; = N > Sungai Pasangan, penduduk di
N hulu Karang, Tun Aria Benong
N
Y
Merah Silu €-————-— Sultan Malikul Nasar

Gambar 4. Skema Aktan IV

Merah Silu adalah subjek utama dalam skema ini. Ia menjadi tokoh protagonis yang
berusaha mencari tempat tinggal yang aman dan kestabilan hidup setelah kehilangan orang tua dan
kakeknya. Perjuangan Merah Silu melibatkan perjalanan fisik dan simbolis untuk mencapai tujuan
hidup yang lebih baik, mencerminkan keberanian dan kegigihan. Objek dalam cerita ini adalah
keinginan Merah Silu untuk menemukan tempat tinggal baru yang dapat memberikan kestabilan
hidup. Objek ini bukan hanya bersifat material (tempat tinggal), tetapi juga simbolis, yaitu
pencapaian hidup yang lebih stabil dan bermakna. Penduduk yang tidak menyukai kerbau milik
Merah Silu, termasuk di Sungai Pasangan, Hulu Karang, dan Merah Hasum, berperan sebagai
pengirim secara tidak langsung. Tindakan pengusiran mereka memaksa Merah Silu untuk
berpindah tempat dan terus berusaha menemukan lokasi yang lebih baik. Hal ini menggambarkan
bagaimana konflik eksternal dapat mendorong perubahan dalam hidup.

Merah Silu juga berperan sebagai penerima dalam cerita ini. la menerima dampak langsung
dari perjuangan dan usahanya, baik dalam bentuk keberhasilan (dijadikan raja oleh penduduk)
maupun tantangan (penolakan dari Tun Aria Bonang). Megat Iskandar adalah aktan pendukung
yang memberikan dukungan kepada Merah Silu dengan mengizinkannya tinggal di desa dan
memberikan pengakuan atas keberadaannya. Tindakan Megat Iskandar menjadi titik balik penting
dalam perjalanan hidup Merah Silu yang akhirnya memberinya kestabilan dan kedudukan sebagai
raja. Penentang utama dalam cerita ini adalah penduduk yang tidak menyukai kerbau milik Merah
Silu dan diangkatnya Merah Silu sebagai raja, termasuk Merah Hasum dan Tun Aria Bonang.
Penolakan mereka menciptakan konflik yang menjadi penghalang bagi Merah Silu untuk
mencapai tujuan. Sayangnya, penentangan ini justru memperkuat tekad dan kegigihan Merah Silu.
Anti subjek atau musuh Merah Silu adalah Sultan Malikul Nasar yang memicu peperangan
berhari-hari dan berpindah-pindah tempat sampai akhirnya mati.

Berdasarkan Skema IV tersebut dapat dilihat bahwa Merah Silu digambarkan sebagai sosok
yang gigih, mampu mengatasi rintangan dan mengambil peluang dari setiap tantangan. “Rezeki”
yang diterima (emas dan kerbau) menjadi simbol keberkahan dari Tuhan juga membawa tanggung
jawab dan tantangan baru. Ketika Merah Silu diakui sebagai raja, menggambarkan pencapaian
puncak dalam perjalanan hidupnya, di mana usaha, dukungan, dan ketekunan akhirnya
membuahkan hasil. Konflik dengan penentang, termasuk Tun Aria Bonang, mempertegas bahwa
perjalanan menuju kesuksesan tidak selalu diterima semua pihak.

114



Indah Wahyuni

Menolak memberikan upeti
kepada Raja Siam
A
Kepentingan
memertahankan martabat
dan kedaulatan kerajaan
~

> Sultan Maliku'l Mahmud
»
dan rakyatnya

N
~
N
AN

N
N

Pasukan Sultan N
Maliku'l Mahmud dan < » Talak Sembang
kebijaksanaannya AN
u
Sultan Maliku'l -
Mahmud <« Raja Siam

Gambar 5. Skema Aktan V

Sultan Maliku’l Mahmud menjadi pusat dari narasi dengan perannya sebagai pemimpin
kerajaan yang mempertahankan martabat dan kedaulatan Pasai dari ancaman eksternal. Penolakan
pemberian upeti ini bukan hanya terkait materi, tetapi juga melambangkan martabat dan
kedaulatan kerajaan Pasai. Dalam hal ini, objek menjadi representasi simbolis dari perjuangan
melindungi harga diri dan kehormatan kerajaannya. Dorongan untuk menolak upeti tidak
dijelaskan eksplisit dalam teks, tetapi motivasinya berasal dari kepentingan menjaga kehormatan
Pasai sebagai kerajaan Islam yang berdaulat. Pengirim ini melambangkan nilai-nilai moral,
religius, dan politik yang memandu tindakan Sultan Maliku’l Mahmud.

Kekalahan atas Raja Siam memberikan manfaat langsung kepada Sultan Maliku’l Mahmud
sebagai pemimpin dan juga rakyat Pasai karena mereka dapat hidup dalam kedaulatan tanpa harus
tunduk pada kekuasaan asing. Pasukan Sultan Maliku’l Mahmud menjadi kekuatan fisik yang
membantu mempertahankan kedaulatan kerajaan. Selain itu, kebijaksanaan Sultan Maliku’l
Mahmud dalam mengambil keputusan selama perang juga menjadi faktor penting yang
memastikan kemenangan. Talak Sembang dan Raja Siam menjadi simbol ancaman eksternal yang
menguji keberanian dan keteguhan Sultan Maliku’l Mahmud dalam mempertahankan harga diri
kerajaannya. Mereka mencoba melemahkan Pasai dengan permintaan upeti dan ancaman perang.

Berdasarkan Skema V ini, terlihat bagaimana seorang pemimpin Islam seperti Sultan
Maliku’l Mahmud mempertahankan prinsip-prinsip kelslamannya, termasuk martabat dan
kedaulatan yang penting dalam legitimasi kekuasaannya. Hal ini mencerminkan dinamika
kekuasaan politik di kawasan Asia Tenggara pada masa itu, di mana ancaman dari kerajaan
tetangga seperti Siam menjadi ujian bagi stabilitas kerajaan Pasai. Penekanan pada kebijaksanaan
Sultan Maliku’l Mahmud menggarisbawahi pentingnya strategi yang cerdas dan kepemimpinan
yang kuat dalam menghadapi krisis.

Pemulihan kehormatan kerajaan
dan pembalasan dendam

A

Sayid Asmayu'd-din »  Sultan Maliku'l Mahmud

\
Tulus Agong Tukang
Sukara AN
\
N
\

M

Sultan Maliku'l Mahmud

Gambar 6. Skema Aktan V

> Sultan Maliku'l Mansur

Sultan Maliku’l Mahmud sebagai subjek berusaha mempertahankan kehormatan
kerajaannya setelah Sultan Malikul Mansur bertindak tidak hormat. Objek yang ingin dicapai oleh
Sultan Maliku’l Mahmud adalah stabilitas dan kehormatan kerajaan Pasai, yang ternodai oleh
tindakan Sultan Maliku’l Mansur. Konflik utama berasal dari tindakan Sultan Maliku’l Mansur

115



Hikayat Raja-Raja Pasai. . ...

yang mengambil perempuan dari istana Sultan Maliku’l Mahmud dan menikahinya tanpa izin. Hal
ini menciptakan konflik politik dan pribadi antara kedua saudara tersebut. Sultan Maliku’l Mansur
menjadi penentang utama dalam cerita. Sayid Asmayu’d-din memberikan peringatan kepada
Sultan Maliku’l Mansur untuk tidak pergi ke tepi laut dan mengadakan perayaan besar karena
dapat memicu konflik, tetapi nasihatnya diabaikan. Di sisi lain, Tuan Perdana Sukera menjadi
penolong bagi Sultan Maliku’l Mahmud dengan memberikan strategi untuk menangani konflik
tanpa menimbulkan lebih banyak kerusakan.

Sultan Maliku’l Mansur akhirnya dihukum dengan diasingkan bersama keluarganya,
sedangkan Sayid Asmayuddin dihukum mati atas dugaan pengkhianatan. Resolusi ini
menunjukkan bagaimana Sultan Maliku’l Mahmud berusaha mengembalikan stabilitas
kerajaannya melalui tindakan tegas terhadap pelanggaran hukum dan norma sosial. Narasi ini
menggambarkan pentingnya kehormatan, hierarki, dan kepatuhan terhadap norma dalam
masyarakat kerajaan. Konflik antara Sultan Malikul Mahmud dan Sultan Maliku’l Mansur
merepresentasikan bagaimana pelanggaran nilai sosial dapat menimbulkan kekacauan yang
memengaruhi stabilitas politik dan hubungan keluarga.

Pertemuan dengan
Sultan Maliku'l Mansur

A
Perasaan "rindu - Sultan Maliku'l Mahmud
dendam" . dan Sultan Ahmad
N N\
N
N
N\
N
AN Kemarahan Sultan Maliku'l
Tulus Agong Tukang N > Mahmud (konflik internal) dan
Sukara N . suara gaib yang di dengar Sultan
AN Maliku'l Mansur
AN
A

Sultan Maliku'l Mahmud
Gambar 7. Skema Aktan VI

Sultan Maliku’l Mahmud (subjek) berusaha memenuhi keinginannya untuk bertemu Sultan
Maliku’l Mansur (objek). Keinginan ini didorong oleh “rindu dendam” (pengirim), tetapi tidak
tercapai karena berbagai hambatan. Perasaan “rindu dendam” (pengirim) memberikan dorongan
emosional kepada Sultan Maliku’l Mahmud untuk menjalin kembali hubungan dengan
saudaranya. Namun, penghalang internal (kemarahan dan konflik) serta eksternal (suara gaib)
membuat pertemuan tidak pernah terjadi. Penentangan ini menjadi elemen tragis yang
menghalangi rekonsiliasi. Tulus Agong Tukang Sukara menjadi pendukung di tahap akhir cerita
untuk memastikan komunikasi tetap berjalan setelah kematian Sultan Maliku’l Mansur. Ia
berperan dalam menyampaikan kabar duka dan secara tidak langsung turut membantu proses
pemakaman. Sultan Maliku’l Mahmud menerima dampak emosional yang mendalam, termasuk
kesedihan dan penyesalan. Peristiwa ini juga memengaruhi Sultan Ahmad yang ditetapkan sebagai
penerus takhta untuk menjaga kesinambungan kerajaan Pasai.

Skema VI ini menggambarkan tragedi hubungan keluarga yang tidak sempat diperbaiki
karena konflik dan kejadian tak terduga. Tema ini mencerminkan pentingnya rekonsiliasi sebelum
terlambat. Kematian Sultan Maliku’l Mansur setelah mendengar suara gaib menunjukkan adanya
intervensi supranatural dalam cerita. Hal ini sering ditemukan dalam narasi tradisional Melayu,
yang menghubungkan peristiwa penting dengan kehendak ilahi. Peristiwa ini menjadi momentum
bagi Sultan Maliku’l Mahmud untuk menetapkan Sultan Ahmad sebagai penerus. Penobatan
Sultan Ahmad menggarisbawahi kesinambungan dinasti, meskipun penuh dengan tragedi. Sultan
Maliku’l Mahmud mengalami penyesalan mendalam akibat konflik internal yang tidak
terselesaikan dengan saudaranya. Penyesalan ini menjadi pelajaran moral untuk menyelesaikan
perselisihan sebelum terlambat.

116



Tiga Tes Subjek

Indah Wahyuni

Tabel 1.
Tes Subjek HRRP
Aspek
Subjek . . . Tes Pokok (Tindakan yang Tes Pujian atau Pengakuan
Tes Kualifikasi (Potensi) dikisahkan) Sosial (Keberhasilan)
Raja Ahmad memiliki | Dalam  upaya memenuhi | Keberhasilan Raja  Ahmad
keinginan yang kuat untuk | keinginan tersebut, Raja | tercapai ketika ia memiliki
memiliki anak, yang | Ahmad berdoa, mencari | seorang anak. Anak ini tidak
menunjukkan potensi atau | nasihat, atau  melakukan | hanya memenuhi keinginan
Raja Ahmad motivasi utamanya dalam | tindakan-tindakan khusus | pribadi, tetapi juga membawa
narasi. la juga didukung oleh | yang sesuai dengan | pengakuan sosial karena
istrinya, nasihat orang tua, dan | kepercayaan atau adat | anaknya kelak menjadi pewaris
mungkin simbol-simbol | (misalnya ritual tertentu). | atau penerus kerajaan.
kekuatan (seperti gajah). Perjuangan ini menjadi inti
kisahnya.
Raja Muhammad dalam cerita | Peran  Raja  Muhammad | Pengakuan atas Raja
ini mungkin digambarkan | kemungkinan besar terkait | Muhammad dapat terjadi ketika
sebagai anak yang diharapkan | dengan bagaimana ia | ia berhasil melanjutkan
Raja membayva perubahan atau menjalankan ~ tanggung kerajaap, mer}jalanan tugasnya
Muhammad menjadi penerus yang mulia. | jawabnya sebagai pewaris | sebagai pemimpin yang baik,
Ia memiliki potensi bawaan, | atau bagaimana ia | atau mencapai prestasi tertentu
baik sebagai keturunan raja | mengukuhkan posisi sosialnya | yang diakui oleh
maupun simbol keberhasilan | sebagai tokoh penting dalam | masyarakatnya.
orang tuanya. kerajaan.
Merah Silu adalah tokoh | Merah Silu dikisahkan sebagai | Keberhasilan Merah Silu diakui
penting yang sering dikaitkan | pendiri kerajaan Pasai dan | melalui pembentukan kerajaan
dengan legitimasi Islam di | penerima ajaran Islam melalui | Pasai, penerimaan Islam sebagai
Pasai. Potensinya terlihat dari | mimpi  atau  pengalaman | agama kerajaan, dan
Merah Silu | garis keturunannya dan tanda- | mistis. Tindakan-tindakan ini | pengakuannya sebagai
tanda keistimewaan yang | menunjukkan perjuangannya | pemimpin yang karismatik.
melekat pada dirinya | untuk mewujudkan kerajaan | Namanya dikenang scbagai
(misalnya, legenda tentang | yang berlandaskan agama | tokoh besar dalam sejarah Islam
keajaiban yang dialaminya). Islam. di Nusantara.
Sultan Maliku’l Mahmud | Peran Sultan Maliku’l | Sultan Maliku’l Mahmud diakui
memiliki potensi  sebagai | Mahmud dalam narasi adalah | keberhasilannya  ketika  ia
Sultan pemimpin yang berpengaruh men_]:alankan ' tugas-tugas dignggap sePagai penguasa yang
Maliku’l dan rpungkm d1gar.r.1barkan kerajaan, melindungi rakyat, | adil daq .bljak. Kesgksesappya
Mahmud sebagai sosok yang bijaksana | dan memperkokoh kekuasaan | dapat dilihat melalui stabilitas
atau memiliki legitimasi kuat | Pasai. Ia juga mungkin terlibat | kerajaan, hubungan diplomatik
untuk memimpin. dalam pengukuhan ajaran | yang baik, atau warisan yang ia
agama atau budaya tertentu. tinggalkan.

Tes-tes ini menunjukkan bagaimana potensi awal, tindakan dalam cerita, dan pengakuan
sosial masing-masing tokoh membentuk struktur narasi yang menegaskan tema utama hikayat,
seperti perjuangan, legitimasi kekuasaan, dan keberhasilan spiritual maupun duniawi. Setiap tokoh
dalam hikayat menjalani perjalanan yang tidak hanya berdimensi duniawi (politik dan kekuasaan),
tetapi juga religius. Keberhasilan mereka tidak semata-mata diukur dari pencapaian material, tetapi
juga dari penerimaan mereka atas Islam dan bagaimana mereka menjalankan tugasnya sebagai
pemimpin yang religius. Melalui analisis subjek, tampak bahwa HRRP mengangkat dua tema
utama, yakni legitimasi kekuasaan raja-raja Pasai dan proses Islamisasi di Nusantara. Setiap tokoh
yang diuji dalam narasi memainkan peran penting dalam merepresentasikan nilai-nilai kekuasaan,
moralitas, dan agama yang membentuk fondasi kerajaan Pasai.

Sebagai teks sejarah, hikayat ini mendokumentasikan asal-usul Kerajaan Pasai dan peran
penting para rajanya. Keberadaan tokoh-tokoh, seperti Merah Silu dan Raja Ahmad memperkuat
posisi Pasai sebagai kerajaan Islam pertama di Nusantara sekaligus memberikan legitimasi religius
terhadap kepemimpinan mereka. Hikayat ini juga berfungsi sebagai teks moral yang mengajarkan
nilai-nilai seperti pentingnya usaha, doa, dan keimanan dalam menghadapi tantangan. Kisah
Merah Silu menerima Islam, misalnya, menjadi pelajaran tentang penerimaan agama sebagai jalan

117



menuju keberkahan dan kejayaan. Setiap tokoh dalam hikayat menjalani perjalanan yang tidak
hanya berdimensi duniawi (politik dan kekuasaan), tetapi juga religius. Keberhasilan mereka tidak
semata-mata diukur dari pencapaian material, tetapi juga dari penerimaan mereka atas Islam dan
bagaimana mereka menjalankan tugasnya sebagai pemimpin yang religius.

Pada kisah HRRP, setiap tokoh utama menjalani perjalanan yang memperlihatkan potensi,
tindakan, dan pengakuan sosial yang membentuk legitimasi mereka. Raja Ahmad digambarkan
sebagai sosok yang penuh harapan akan keturunan. Keinginannya memiliki anak bukan sekadar
kebutuhan pribadi, melainkan simbol keberlanjutan dinasti. la berdoa, mencari nasihat, dan
melakukan usaha-usaha yang sesuai dengan adat hingga akhirnya berhasil memperoleh seorang
anak. Keberhasilan ini bukan hanya memenuhi keinginan pribadi, tetapi juga menjadi pengakuan
sosial karena anaknya kelak menjadi penerus kerajaan. Raja Muhammad tampil sebagai figur
pewaris yang membawa kesinambungan kekuasaan. Potensinya sebagai keturunan raja
menempatkannya dalam posisi penting sejak awal. Tindakannya dalam menjalankan tanggung
jawab sebagai pemimpin memperlihatkan bagaimana ia mengukuhkan legitimasi politik.
Pengakuan atas dirinya muncul ketika ia berhasil melanjutkan kerajaan dan menjaga kehormatan
keluarga sehingga memperkuat tema kesinambungan dinasti dalam hikayat.

Merah Silu hadir sebagai tokoh transformatif yang menghubungkan dimensi politik dengan
spiritual. Potensinya terlihat dari garis keturunan dan tanda-tanda keistimewaan yang melekat
padanya. Dalam narasi, ia menerima Islam melalui pengalaman mistis dan kemudian mendirikan
kerajaan Pasai. Tindakan ini menegaskan peran pentingnya dalam proses islamisasi Nusantara.
Keberhasilan Merah Silu diakui melalui pembentukan kerajaan Islam pertama di kawasan ini,
menjadikannya simbol legitimasi religius sekaligus politik. Sementara itu, Sultan Maliku’l
Mahmud digambarkan sebagai pemimpin yang bijak dan berpengaruh. Potensinya sebagai raja
terlihat dari legitimasi kuat yang ia miliki. Dalam cerita, ia menjalankan tugas-tugas kerajaan,
melindungi rakyat, dan mempertahankan kedaulatan Pasai dari ancaman eksternal.
Keberhasilannya diakui ketika ia dianggap sebagai penguasa yang adil dan bijak, dengan stabilitas
kerajaan dan hubungan diplomatik yang baik sebagai bukti nyata. Melalui perjalanan tokoh-tokoh
ini, hikayat menegaskan dua tema utama, yakni legitimasi kekuasaan dan proses islamisasi.
Legitimasi tidak hanya dibangun melalui garis keturunan dan keberhasilan politik, tetapi juga
melalui penerimaan Islam sebagai dasar spiritual kerajaan. HRRP dengan demikian berfungsi
sebagai teks historiografis sekaligus didaktis yang mengajarkan nilai usaha, doa, keimanan, serta
konsekuensi moral dari tindakan. Setiap tokoh memperlihatkan bahwa keberhasilan sejati bukan
hanya diukur dari pencapaian duniawi, melainkan juga dari pengakuan religius dan sosial yang
memperkokoh posisi Pasai sebagai kerajaan Islam pertama di Nusantara. Dengan demikian, HRRP
tidak menampilkan konflik internal yang merusak legitimasi, melainkan menekankan bagaimana
setiap raja berperan dalam menjaga stabilitas kerajaan dan memperkuat fondasi dinasti. Narasi ini
sekaligus memperlihatkan bahwa legitimasi tidak hanya bersumber dari garis keturunan, tetapi
juga dari penerimaan Islam sebagai dasar spiritual kerajaan.

Legitimasi sebagai Proses Naratif

Legitimasi dalam HRRP tidak hanya dapat dipahami sebagai hasil penyelesaian struktur
naratif ala Greimas, tetapi juga sebagai proses naturalisasi kekuasaan melalui mekanisme simbolik
sebagaimana dirumuskan oleh Bourdieu. Sementara Greimas membantu memetakan bagaimana
legitimasi berfungsi secara struktural melalui transformasi aktan, Bourdieu memberikan
pemahaman mengenai mengapa legitimasi tersebut diterima sebagai sah, wajar, dan hampir tidak
dipertanyakan oleh komunitas yang terlibat dalam teks. Dalam kerangka pemikiran Bourdieu,
kekuasaan simbolik merupakan bentuk kekuasaan yang bekerja melalui pengakuan, bukan
paksaan, ia berfungsi secara efektif karena tidak dikenali sebagai kekuasaan, melainkan sebagai
“keniscayaan sosial” (Bourdieu, 1991:164). Otoritas dianggap sah bukan semata-mata berdasarkan
kekuatan material, tetapi karena ia berhasil dilekatkan pada sistem makna yang telah diinternalisasi
oleh agen sosial. Dalam konteks HRRP, mekanisme ini terlihat ketika legitimasi kepemimpinan
dinaturalisasikan melalui narasi adat, silsilah, dan ritual sehingga kekuasaan muncul sebagai

118



Indah Wahyuni

kelanjutan yang wajar dari tatanan kosmik dan sosial, bukan sebagai hasil dari kontestasi politik.
Rangkaian episode naratif yang berfokus pada objek, seperti keturunan, kehormatan, dan
kedaulatan berfungsi sebagai arena produksi modal simbolik. Keturunan bangsawan, misalnya,
tidak sekadar dilihat sebagai atribut biologis, tetapi dikonstruksi sebagai tanda pembeda yang
bernilai tinggi dalam medan kekuasaan Melayu. Melalui narasi asal-usul dan pengakuan leluhur,
tokoh memperoleh capital symbolique yang memungkinkan klaim kepemimpinan diterima tanpa
adanya resistensi terbuka (Bourdieu, 1991:167). Dalam hal ini, fungsi “pengirim” dalam skema
Greimas—Ieluhur, adat, atau tatanan kosmik—berperan sebagai sumber legitimasi simbolik yang
mengesahkan subjek sejak awal perjalanan naratifnya.

Ujian dan tindakan yang dijalani oleh tokoh—seperti perang, pembalasan, atau pelaksanaan
ritual—dapat dipahami sebagai proses akumulasi dan konversi modal simbolik. Keberhasilan
dalam perang tidak hanya menandakan kompetensi fisik, tetapi juga mengukuhkan habitus
kepemimpinan, seperti keberanian, ketegasan, dan kesetiaan pada norma adat. Menurut Bourdieu,
habitus adalah skema disposisi yang membuat tindakan tertentu tampak “pantas” dan “sesuai
tempatnya” (Bourdieu, 1991:170). Oleh karena itu, ketika tokoh mencapai resolusi berupa
pengakuan sosial (misrecognition), pengakuan tersebut tidak muncul sebagai keputusan arbitrer,
melainkan sebagai konsekuensi logis dari kesesuaian antara tindakan tokoh dan struktur nilai yang
telah mapan. Pada titik ini, struktur aktansial Greimas dan konsep kekuasaan simbolik Bourdieu
saling melengkapi. Transformasi subjek menjadi aktan yang sah tidak hanya dipetakan oleh relasi
fungsional (subjek—objek—penolong—penghalang), tetapi juga diproduksi oleh doxa—keyakinan
kolektif yang tidak dipertanyakan—mengenai siapa yang layak untuk memerintah. Legitimasi
menjadi efektif karena pembaca (dan komunitas dalam teks) menerima logika naratif tersebut
sebagai refleksi dari tatanan dunia yang “seharusnya demikian” (Bourdieu, 1991:164). Artinya,
legitimasi dalam HRRP dapat dipahami sebagai proses naratif yang bersifat struktural dan
simbolik. Ia berfungsi melalui pengulangan pola episode yang memvalidasi tujuan dinasti sembari
menanamkan kekuasaan dalam bahasa adat, silsilah, dan ritual. Otoritas tidak muncul sebagai
kekerasan, melainkan sebagai tradisi; bukan sebagai ambisi individu, melainkan sebagai mandat
kolektif. Di sinilah kekuasaan simbolik mencapai efektivitas tertingginya, yakni ketika legitimasi
tidak lagi diperdebatkan, tetapi dirasakan sebagai sesuatu yang alamiah dan niscaya.

Setiap elemen dan fungsi dalam skema aktansial dapat diinterpretasikan sebagai arena
persaingan dan akumulasi modal simbolik. Peran pengirim (sender) dan penolong (helper) dalam
skema Greimas sering kali diisi oleh institusi adat, tetua, atau nilai-nilai kearifan lokal. Dalam
pandangan Bourdieu, institusi dan aktor ini berfungsi sebagai agen pemelihara tatanan simbolik
yang memiliki otoritas untuk mengautoritasi (Bourdieu, 1991:168). Penghalang (opponent) dalam
narasi—yang bisa berupa pemberontak, musuh eksternal, atau pelanggar norma—secara simbolis
berfungsi untuk mengukuhkan batas-batas yang sah dan tidak sah. Kekalahan mereka dalam narasi
dengan sendirinya memperkuat legitimasi dan naturalisasi tatanan yang dilindungi oleh subjek
pahlawan. Oleh karena itu, teleologi naratif HRRP yang menggambarkan transformasi subjek
menuju legitimasi bukanlah sekadar urutan logis peristiwa. Ia berfungsi sebagai sebuah mesin
simbolik yang secara aktif bekerja untuk menaturalisasikan otoritas. Setiap episode yang
mengikuti pola pengenalan potensi — ujian — pengakuan pada hakikatnya adalah tahapan dalam
akumulasi modal simbolik dan produksi keyakinan (belief) kolektif terhadap keberlakuan otoritas
tersebut (Bourdieu, 1991:169). Legitimasi akhir yang dicapai—keberlangsungan dinasti—tampak
sebagai takdir naratif dan hasil struktural yang tidak terelakkan, padahal ia adalah produk dari
suatu kerja simbolik yang berhasil menyembunyikan dasar-dasar arbitrer kekuasaannya. Narasi itu
sendiri menjadi instrumen utama kekuasaan simbolik, yang melalui bentuk dan ritmenya,
meyakinkan baik pelaku maupun pendengar bahwa otoritas yang terlahir dari proses tersebut
adalah sah, alamiah, dan seharusnya demikian.

Pada narasi HRRP, pergeseran sumber otoritas ke ranah simbolik-supranatural—melalui
mimpi, mukjizat, dan tanda-tanda alam—merupakan suatu fenomena yang melampaui sekadar
pewarnaan literer. Fenomena ini dapat dipahami sebagai strategi kekuasaan simbolik yang efektif
dalam menaturalisasikan otoritas, menjadikan kekuasaan duniawi tampak sebagai komponen yang

119



tak terpisahkan dari tatanan kosmis yang suci dan wajar (Bourdieu, 1991:163). Proses sakralisasi
ini berfungsi untuk mengaburkan asal-usul historis dan sosial yang bersifat arbitrer dari kekuasaan,
dengan mengalihkan fokusnya ke domain yang tak terbantahkan, yakni ilahiah dan transenden.
Bourdieu menekankan bahwa kekuasaan simbolik beroperasi melalui produksi dan pengakuan
terhadap tanda-tanda yang sah (Bourdieu, 1991:166). Dalam teks HRRP, tanda-tanda supranatural
(seperti mimpi nubuwah atau mukjizat) berperan sebagai modal simbolik tertinggi. Modal ini
memiliki nilai yang signifikan karena diakui secara kolektif sebagai bukti langsung dari restu dan
intervensi ilahi. Sementara kepemimpinan Melayu tradisional biasanya bergantung pada
konsensus yang didasarkan pada adat, musyawarah, dan moral pribadi, HRRP memperkenalkan
sebuah verifikator transendental yang lebih kuat.

Sakralisasi kekuasaan dalam HRRP beroperasi melalui narasi yang tidak hanya
mengesahkan otoritas, tetapi juga membentuk cakrawala imajiner di mana otoritas tersebut
dipahami sebagai sesuatu yang wajar dan tak terhindarkan. Dalam konteks ini, teks berfungsi
sebagai medium yang membentuk komunitas terbayang. Sebagaimana ditegaskan juga oleh
Benedict Anderson, komunitas politik tidak muncul secara alami, melainkan dibayangkan melalui
narasi yang menciptakan rasa kebersamaan, kontinuitas, dan kesamaan nasib (Anderson, 2016:6).
HRRP, melalui penggunaan prolepsis dan analepsis, menyusun garis waktu sakral yang
menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan Pasai. Narasi mimpi, tanda-tanda ilahi, dan
silsilah tidak hanya berfungsi untuk melegitimasi sosok pemimpin, tetapi juga membayangkan
keberadaan sebuah komunitas Islam-politik yang koheren dan berkelanjutan. Artinya, legitimasi
kekuasaan tidak berdiri sendiri, melainkan terikat pada imajinasi kolektif mengenai “kita” yang
dipersatukan oleh sejarah dan nasib yang sama. Proses pembentukan kesadaran tersebut diperkuat
oleh konsep yang dikemukakan oleh Eric Hobsbawm, yakni tradisi yang diciptakan. Tradisi tidak
hanya diwariskan, tetapi sering kali dibangun secara selektif untuk memenuhi kebutuhan
legitimasi saat ini (Hobsbawm, 1983:1).

Pada konteks HRRP, pengulangan simbol seperti gajah, rambut emas, kerbau, dan emas,
serta pola episode “potensi — ujian — pengakuan”, menciptakan kesan kesinambungan dengan
masa lalu yang dianggap sakral. Narasi ini tampaknya hanya mencatat adat dan simbol yang telah
ada sejak lama, padahal sebenarnya sedang membangun sebuah paket tradisi simbolik yang
berfungsi untuk menaturalisasikan dinasti dan struktur kekuasaan tertentu. Dengan mengenakan
jubah “adat lama” dan “tanda ilahi”, sumber otoritas dipindahkan ke ranah simbolik-supranatural
yang sulit dipertanyakan sehingga kekuasaan terlihat sebagai warisan alami, bukan sebagai hasil
konstruksi historis. Selanjutnya, simbol-simbol material tersebut berfungsi sebagai objek simbolik
yang tampak. Menurut Bourdieu, objektifikasi modal simbolik dalam bentuk benda yang dapat
dilihat, dipegang, atau diceritakan adalah langkah krusial dalam memperkuat keyakinan kolektif
(Bourdieu, 1991: 168). Deskripsi retoris yang padat dan berulang terhadap objek-objek ini tidak
hanya memperkuat makna, tetapi menjadikannya sebagai bukti indrawi dari status dan kesakralan
yang abstrak. Gajah putih, misalnya, bukan sekadar hewan, ia adalah indeks yang terlihat dari
kehendak supranatural dan keunggulan simbolik sang pemilik. Setiap kali simbol ini disebutkan,
ia melakukan kekerasan simbolik yang lunak dengan memaksakan kategori pemikiran bahwa
pemilik simbol tersebut adalah individu yang istimewa dan ditakdirkan.

Pada titik ini, pembacaan Geertz mengenai negara sebagai theatre state menjadi relevan.
Geertz menekankan bahwa dalam banyak formasi pramodern, kekuasaan tidak dijalankan
terutama melalui mekanisme administratif, melainkan melalui pertunjukan simbolik yang
memukau (Geertz, 1980:13). HRRP dapat dipahami sebagai naskah dari pertunjukan tersebut.
Setiap episode berfungsi sebagai adegan yang menampilkan keselarasan penguasa dengan kosmos,
seperti mukjizat, mimpi, dan tanda alam berfungsi sebagai efek dramatik yang menegaskan bahwa
kekuasaan memiliki dasar yang transenden. Deskripsi retoris yang dipadatkan terhadap simbol-
simbol material membangun panggung imajiner di mana otoritas diperlihatkan, bukan dijelaskan
secara prosedural. Dalam logika ini, kekuasaan diyakini karena ditampilkan secara dramatis dan
simbolis, bukan semata-mata karena argumentasi rasional. Kerja simbolik ini secara bersamaan
memiliki sifat hegemonik. Dalam pengertian Gramsci, hegemoni dicapai ketika nilai dan

120



Indah Wahyuni

kepentingan kelompok dominan diterima sebagai norma umum melalui persetujuan, bukan
paksaan (Gramsci, 1971; Simon, 1991: 22). HRRP menjalankan fungsi ini dengan
mengintegrasikan adat, Islam, dan supranatural ke dalam satu kerangka makna yang tampak
menyeluruh dan harmonis. Teleologi naratif yang mengarah pada Pasai sebagai kerajaan Islam
yang sah membujuk pembaca untuk menerima hasil akhir sebagai “takdir sejarah”. Konsensus
tidak dipaksakan, melainkan dibangun melalui kenikmatan naratif dan keyakinan simbolik.
Dengan cara ini, teks berfungsi sebagai alat kepemimpinan moral-intelektual yang mengarahkan
cara berpikir audiens tentang kekuasaan dan legitimasi.

Dimensi ritual dari proses ini dapat dipahami melalui konsep social drama dan liminalitas.
Setiap ujian yang dilalui oleh tokoh dalam HRRP menyerupai drama sosial karena subjek
memasuki fase liminal, berada di ambang status, sering kali di ruang-ruang transisional seperti
hutan, medan perang, atau alam mimpi (Turner, 1969:95). Dalam fase ini, tatanan biasa
ditangguhkan dan intervensi supranatural menjadi mungkin. Penyelesaian ujian dan pengakuan
sosial berfungsi sebagai fase reintegrasi, di mana subjek kembali ke masyarakat dengan status
yang ditinggikan. Pengulangan pola ini mengukuhkan ide bahwa legitimasi hanya dapat diperoleh
melalui transformasi simbolik yang bersifat sakral. Seluruh mekanisme ini pada akhirnya dapat
dipahami sebagai kerja kekuasaan simbolik. Kekuasaan menjadi efektif karena dinaturalisasikan
melalui narasi, simbol, dan ritual yang diakui bersama sehingga tidak tampak sebagai kekuasaan
(Bourdieu, 1991:163-170). HRRP, dengan demikian, tidak hanya menceritakan sakralisasi
kekuasaan, tetapi juga melaksanakannya dengan cara membentuk komunitas terbayang,
menemukan tradisi, menampilkan pertunjukan simbolik, membangun hegemoni, dan
mengorkestrasi ritual transformasi sosial. Melalui integrasi inilah otoritas tampil sah, suci, dan
seolah-olah tak terhindarkan, sebuah hasil dari kerja naratif yang berhasil menyembunyikan dasar-
dasar arbitrer dari kekuasaannya.

Dengan memenuhi “tes” supranatural ini, seorang subjek (calon pemimpin) tidak hanya
membuktikan kualitas pribadinya, tetapi juga mengakumulasi modal simbolik yang sangat langka
dan tak terbantahkan—yakni kapital sakral. Proses akumulasi ini merupakan inti dari kekuasaan
simbolik, di mana kekuatan dikonversi menjadi otoritas yang sah melalui transformasi menjadi
bentuk tanda yang diakui (Bourdieu, 1991:170). Pembaca diajak untuk “melihat” dan “mengakui”
bahwa berdirinya Pasai sebagai kerajaan Islam yang sah telah diramalkan dan ditandai sejak awal.
Proses pengakuan pembaca ini pada dasarnya adalah bentuk pengakuan yang tidak disadari—
sebuah penerimaan tanpa sadar terhadap premis dasar bahwa kekuasaan harus berasal dari sumber
yang sakral. Teleologi naratif menjadi alat untuk menanamkan prinsip penglihatan yang menerima
sakralitas sebagai dasar legitimasi. Oleh karena itu, sakralisasi dalam HRRP merupakan bentuk
politik simbolik yang canggih. la memindahkan dasar legitimasi dari arena negosiasi manusiawi
(adat, musyawarah) ke ranah tanda-tanda ilahi yang tidak dapat dinegosiasikan. Melalui kerja
naratif yang menghubungkan tanda, objek, dan takdir, teks ini berhasil mendenaturalisasikan satu
bentuk otoritas (yang murni berdasarkan konsensus prosedural) dan menaturalisasikan bentuk
otoritas lain yang berdasar pada sakralitas (Bourdieu, 1991:169). Kekuasaan simbolik mencapai
puncak efektivitasnya ketika ia berhasil menyamarkan diri sebagai sesuatu yang bukan kekuasaan,
melainkan sebagai takdir, mukjizat, atau kehendak yang lebih tinggi. Narasi HRRP, dengan
sakralisasinya, menjadi alat yang ampuh untuk menciptakan “pengakuan akan hal yang tak
terpikirkan untuk dipertanyakan”, yakni kebenaran dan keniscayaan dari kekuasaan yang
disucikan.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis struktural yang telah dilakukan, disimpulkan bahwa Hikayat Raja-Raja
Pasai (Bagian I) berperan sebagai sebuah mesin naratif yang kompleks dalam membangun,
melegitimasi, dan menaturalisasi kekuasaan dari dinasti awal Pasai. Penelitian ini menunjukkan
bahwa legitimasi politik tidak terbentuk secara kebetulan, melainkan melalui struktur naratif yang
ketat dan berulang. Setiap tokoh utama mengalami transformasi status dari subjek yang berpotensi
menjadi subjek yang sah melalui serangkaian ujian yang dipetakan dalam relasi aktan. Pola ini

121



menciptakan ritme naratif yang membuat keberhasilan dan pengakuan terhadap tokoh tersebut
tampak sebagai suatu konsekuensi logis dan tidak terelakkan. Kekuasaan duniawi tidak cukup
bergantung pada garis keturunan atau kekuatan fisik, tetapi harus divalidasi dan ditinggikan
melalui mandat ilahi, yang terwujud dalam tanda-tanda supranatural (mimpi, mukjizat), intervensi
para wali, serta pengakuan dari nilai-nilai adat. Perspektif kekuasaan simbolik menunjukkan
bagaimana narasi tersebut berhasil menaturalisasikan otoritas, yakni menjadikannya diterima
sebagai sesuatu yang wajar dan tidak dapat dibantahkan. Proses naturalisasi ini berlangsung
melalui akumulasi dan konversi modal simbolik menjadi otoritas yang sah, yang diakui secara
kolektif tanpa adanya paksaan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa HRRP
merupakan teks historiografis yang teramat ideologis. Teks ini merupakan hasil kerja simbolik
yang kompleks, di mana struktur naratif, pilihan teknik penceritaan, serta sistem tanda
berkolaborasi untuk memproduksi dan mereproduksi wacana legitimasi kekuasaan yang sejalan
dengan konteks sosio-politik dan religius Melayu-Islam awal di Nusantara. Untuk pengembangan
riset selanjutnya, disarankan untuk memperluas analisis pada bagian lain hikayat, melakukan
kajian komparatif dengan teks legitimasi sezaman, atau menguji temuan struktural ini dengan bukti
historis dan arkeologis guna melihat dialektika antara narasi simbolik dan realitas sosial pada masa
tersebut.

DAFTAR PUSTAKA

Anderson, B. 2016. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Revised
Ed. London: Verso.

Baried, S. B., dkk. 1985. Memahami Hikayat dalam Sastra Indonesia. Jakarta: Pusat Pembinaan dan
Pengembangan Bahasa.

Braginsky, V. . 1998. Yang Indah, Berfaedah dan Kamal: Sejarah Sastra Melayu Dalam Abad 7-19.
Jakarta: INIS.

. 2004. “The Heritage of Traditional Malay Literature: A Historical Survey of Genres,
Writings and Literary Views”. Leiden & Boston: Brill.

Bourdieu, P. 1991. Language and Symbolic Power. Cambridge: Polity Press.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. 2018. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches. Sage Publications.

Culler, J. 1997. Literary Theory: A Very Short Introduction. Oxford University Press.

Fadhilla, A. F. N. 2019. “Hikayat Maharaja Rawana: Suntingan Teks dan Analisis Skema Aktan AJ
Greimas”. Nuansa Indonesia, 21(1), 130-149.

Fink, A. 2019. Conducting Research Literature Reviews: From the Internet to Paper. Sage Publications.

Geertz, Clifford. 1980. Negara: The Theatre State in Nineteenth-Century Bali. Princeton University Press.

Gramsci, A. 2020. Selections from the Prison Notebooks in the Applied Theatre Reader, Quintin Hoare and
Geoffrey Nowell-Smith (eds). Routledge.

Greimas, A. J. 1987. On Meaning: Selected Writings in Semiotic Theory (Theory and History of Literature).
University of Minnesota Pr.

. 1971. “Narrative Grammar: Units and Levels”. MLN, 86(6), 793-806.

Greimas, A. J., & Courtés, J. 1982. Semiotics and Language: An Analytical Dictionary. Indiana University
Press.

Hall, S. 1990. Cultural Identity and Diaspora in Identity: Community, Culture, Difference, edited by J.
Rutherford. London: Lawrence & Wishart.

Hill, A. H. 1960. “Hikayat Raja-Raja Pasai”. Journal of the Malayan Branch of the Royal Asiatic Society,
33(2 (190), 1-215.

Hobsbawm, E. 1987. Introduction: Inventing Traditions in The Invention of Tradition, Eric Hobsbawm and
Terence Ranger (eds). Cambridge: Cambridge University Press.

Idris, A. R., dkk. 2019. “Pelaksanaan Wasiat sebagai Medium Menentukan Kecemerlangan dan Kejatuhan
Kerajaan Samudera Pasai dalam Hikayat Raja Pasai”. International Journal of the Malay World and
Civilisation, 7(2), 3-15.

Iskandar, Teuku. 1998. Kesusasteraan Klasik Melayu Sepanjang Abad. Jakarta: Libra.

Istigamatunnisak. 2020. “Interkulturalisme Bahasa Melayu dalam Hikayat Raja-Raja Pasai”. Ar-Raniry:
International Journal of Islamic Studies, 4(2), 359-372.

122



Indah Wahyuni

Jones, R. 1980. “The Texts of the Hikayat Raja Pasai: A Short Note”. Journal of the Malaysian Branch of
the Royal Asiatic Society, 53(1 (237), 167-171.

Milner, A.C. 1995. The Invention of Politics in Colonial Malaya: Contesting Nationalism and the
Expansion of the Public Sphere. Cambridge: Cambridge University Press.

Reid, A. 2001. Sejarah Modern Awal Asia Tenggara (terj. Indonesian edition). Jakarta: LP3ES.

Ricklefs, M. C. 1991. 4 History of Modern Indonesia Since c.1300. Stanford: Stanford University Press.

Shariffudin, S. H., dkk. 2022. “Islamic Perspective in ‘Hikayat Raja-Raja Pasai’ and its Relevance in the
Contemporary Muslim World”. Al-Hikmah: International Journal Of Islamic Studies And Human
Sciences, 5(3), 79-95.

Silverman, D. 2020. Interpreting Qualitative Data. Sage Publications.

Simon, R. 1991. Gramsci’s Political Thought: An Introduction. Edisi ke-3 (Edisi Revisi). London:
Lawrence and Wishart.

Siswanto, N. F. N., & Sukatman, N. F. N. 2022. “Mitos Rokat Aeng Manes Masyarakat Maritim Situbondo:
Analisis Skema Aktansial dan Struktur Fungsional”. Kandai, 18(1), 126-141.

Sweeney, A. 1987. A Full Hearing: Orality and Literacy in the Malay World. Berkeley: University of
California Press.

Teeuw, A. 1984. “Sastra dan [lmu Sastra: Pengantar Teori Sastra”. Jakarta: Pustaka Jaya.

Turner, V. 1969. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Aldine Publishing.

Wilandra, S. S. 2023. “Al-Attas and Hikayat Raja Pasai: A Source of Malay-Islamic Historiography”.
Tsaqafah, 19(2), 485-511.

Winstedt, R. O. 1969. A History of Classical Malay Literature. Kuala Lumpur: Oxford University Press.

Zakaria, N. 2014. “Bayangan Inses dalam Hikayat Raja Pasai”. Pendeta, 5(4), 59-72.

123



