Tambo; Journal of Manuscript and Oral Tradition Volume 03 Nomor 02 Desember 2025
DOI : 10.55981/tambo.2025.13604

DARI TANAH JAWA KE LOMBOK: DIASPORA
INTELEKTUAL DAN SPIRIT PERLAWANAN DALAM
MANUSKRIP KEAGAMAAN ABAD KE-19

Roch Aris Hidayat!", Yusro Edy Nugroho? dan Nining Nur Alaini’
13 Pusat Riset Manuskrip, Literatur, dan Tradisi Lisan, BRIN, Indonesia.
2Universitas Negeri Semarang, Indonesia.

*Email: masarishidayat@gmail.com

Artikel disubmit: 27-10-2025 Artikel direvisi: 20-11-2025 Artikel disetujui: 16-12-2025
ABSTRACT

This study explores the intellectual diaspora of Javanese ulama in Nusa Tenggara Barat during the nineteenth
century through the religious manuscripts they produced and transmitted. The migration of Javanese scholars
to Lombok and surrounding islands was not merely a religious movement but also part of a broader socio-
intellectual network that embodied resistance against Dutch colonial domination. The examined manuscripts—
comprising works on Sufism, local tafsir, and moral treatises—reflect a process of acculturation between
Javanese Islamic traditions and the pluralistic social context of Lombok. Employing a philological-historical
approach, this research investigates nineteenth-century religious manuscripts preserved in local collections
and colonial archives. Content analysis reveals symbolic narratives of jihad, justice, and spiritual autonomy,
serving as cultural expressions of anti-colonial resistance. Furthermore, the intellectual network between
Javanese ulama and Lombok’s local scholars facilitated the dissemination of reformist Islamic ideas
emphasizing theological purity and social solidarity. This study highlights the pivotal role of the Javanese
ulama diaspora as mediators between religious reform and political resistance, demonstrating how religious
texts functioned as subtle yet powerful tools of cultural resilience and defiance against colonial domination in
nineteenth-century Indonesia.

Keywords: Javanese ulama diaspora; Lombok; religious manuscripts; colonial resistance; reformist Islam
nineteenth century.

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji dinamika diaspora ulama Jawa di Nusa Tenggara Barat pada abad ke-19 melalui jejak
intelektual dan manuskrip keagamaan yang mereka tinggalkan. Perpindahan ulama Jawa ke Lombok dan
sekitarnya bukan sekadar fenomena migrasi keagamaan, melainkan juga bagian dari gerakan sosial-intelektual
yang mengandung semangat perlawanan terhadap hegemoni kolonial Belanda. Manuskrip-manuskrip yang
ditemukan—baik dalam bentuk ajaran tasawuf, tafsir lokal, maupun risalah moral—menunjukkan proses
akulturasi antara tradisi Islam Jawa dengan konteks sosial Lombok yang plural. Penelitian ini menggunakan
pendekatan filologis-historis dengan menelusuri naskah keagamaan abad ke-19 yang tersimpan di koleksi lokal
serta arsip kolonial. Analisis isi manuskrip mengungkap adanya narasi simbolik tentang jihad, keadilan, dan
otonomi spiritual yang berfungsi sebagai wacana perlawanan kultural terhadap kolonialisme. Selain itu,
jaringan intelektual antara ulama Jawa dan tokoh-tokoh lokal di Lombok turut mempercepat penyebaran
gagasan Islam reformis yang menekankan kemurnian akidah dan solidaritas sosial. Dengan demikian, studi ini
menyoroti peran penting diaspora ulama Jawa sebagai penghubung antara gerakan keagamaan dan perjuangan
politik, sekaligus memperlihatkan bagaimana teks keagamaan berfungsi sebagai medium resistensi yang halus
namun efektif terhadap dominasi kolonial pada masa itu.

Kata Kunci: Diaspora ulama Jawa; Lombok; manuskrip keagamaan; perlawanan kolonial; Islam  reformis
abad ke-19.

PENDAHULUAN

Pada paruh kedua abad ke-19, kepulauan Nusantara mengalami dinamika sosial, politik, dan
keagamaan yang kompleks akibat penetrasi kolonial Belanda dan munculnya berbagai arus
reformasi Islam. Salah satu fenomena penting pada masa ini adalah mobilitas para ulama Jawa
menuju wilayah timur Indonesia, termasuk Nusa Tenggara Barat (NTB), yang secara historis
dikenal sebagai kawasan strategis dalam jaringan perdagangan dan dakwah Islam. Migrasi ulama


mailto:masarishidayat@gmail.com

Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini

Jawa ke Lombok tidak sekadar bentuk perpindahan geografis, tetapi juga mencerminkan mobilitas
intelektual yang membawa ide-ide keagamaan baru, nilai moral, dan semangat perlawanan
terhadap hegemoni kolonial.

Peran para ulama diaspora dari Jawa di Lombok sering kali tidak banyak mendapat perhatian
dalam historiografi Islam Nusantara. Kajian sejarah lebih banyak berfokus pada pusat-pusat
keislaman besar seperti Mekkah, Surabaya, Banten, dan Aceh, sementara kawasan timur Indonesia
dianggap periferal. Sebagaimana dicatat oleh banyak peneliti, wilayah timur Indonesia jarang
menjadi fokus dalam historiografi Islam Nusantara. Azra (2004:17) menekankan bahwa studi
tentang jaringan ulama masih sangat terpusat pada Aceh, Minangkabau, dan Jawa bagian barat.
Van Bruinessen (1994:5) juga menggarisbawahi bahwa kawasan seperti Nusa Tenggara dan Timur
Indonesia “masih sangat sedikit dibahas” dalam literatur Islam. Secara khusus, Budiwanti
(2000,:ix) menyatakan bahwa Islam di Lombok “tidak banyak mendapat sorotan” dalam kajian
utama. Hal senada ditegaskan oleh Wieringa (1998, p. 320), yang menunjukkan ketimpangan
perhatian terhadap manuskrip kawasan timur, serta Laffan (2011) dan Woodward (2011) yang
menggambarkan pola pusat—periferi dalam narasi besar Islam Indonesia. Pernyataan para ahli ini
menunjukkan bahwa historiografi Islam Nusantara cenderung berpusat pada wilayah-wilayah
seperti Aceh, Banten, Surabaya, dan Mekkah, sementara kawasan timur Indonesia—termasuk
Lombok—sering ditempatkan pada posisi periferal dan kurang mendapat perhatian akademik
(Azra, 2004; Van Bruinessen, 1994; Budiwanti, 2000; Wieringa, 1998). Padahal, sejumlah bukti
tekstual dalam bentuk manuskrip keagamaan lokal menunjukkan bahwa Lombok menjadi salah
satu simpul penting jaringan ulama Jawa yang berperan dalam pembentukan identitas Islam lokal
sekaligus wadah penyebaran gagasan anti-kolonial.

Manuskrip keagamaan yang ditulis atau disalin oleh para ulama Jawa di Lombok sering kali
memuat ajaran moral dan spiritual yang sarat dengan makna simbolik perlawanan. Narasi tentang
jihad, ‘adl (keadilan), dan sabr (keteguhan) dalam teks-teks tersebut tidak hanya merefleksikan
ajaran teologis, melainkan juga mengandung pesan sosial-politik tentang kemandirian, solidaritas
umat, dan pembebasan dari penindasan. Dalam konteks inilah, manuskrip tidak hanya dipandang
sebagai warisan filologis, tetapi juga sebagai dokumen ideologis yang mengartikulasikan
perlawanan kultural terhadap kolonialisme.

Kajian terdahulu mengenai hubungan antara Islam dan kolonialisme di Lombok cenderung
berfokus pada peristiwa politik, seperti Perang Lombok (1894) atau perlawanan bangsawan lokal
terhadap Belanda. Namun, dimensi kultural dan intelektual dari gerakan tersebut, khususnya peran
ulama diaspora Jawa, masih kurang dieksplorasi. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi
celah tersebut dengan menelaah naskah-naskah keagamaan sebagai sumber primer untuk
memahami bagaimana gagasan keagamaan dan jaringan intelektual berperan dalam membentuk
semangat perlawanan masyarakat Lombok.

Penelitian ini bertujuan untuk (1) mengidentifikasi bentuk dan isi manuskrip keagamaan
yang terkait dengan aktivitas ulama Jawa di Lombok abad ke-19, (2) menelusuri jejaring
intelektual antara para ulama diaspora dengan tokoh-tokoh lokal, dan (3) mengungkap spirit
perlawanan yang terekam dalam teks sebagai wacana keagamaan dan sosial. Dengan
menggabungkan pendekatan filologis dan historis, penelitian ini tidak hanya berupaya mengkaji
teks secara linguistik, tetapi juga memahami konteks sosial-politik yang melingkupinya.

Studi ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap dua bidang utama. Pertama,
dalam ranah studi Islam Nusantara, hasil penelitian ini memperluas cakrawala pemahaman tentang
dinamika keilmuan Islam di kawasan timur Indonesia yang sering terabaikan. Kedua, dalam
bidang kajian kolonial dan poskolonial, penelitian ini memperlihatkan bagaimana teks-teks
keagamaan dapat berfungsi sebagai sarana resistensi yang halus (subtle resistance), memperkuat
identitas kolektif, dan meneguhkan nilai-nilai spiritual di tengah penindasan kolonial. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya menghadirkan pembacaan baru atas naskah keagamaan, tetapi
juga menegaskan posisi ulama Jawa sebagai agen perubahan yang aktif dalam sejarah intelektual
Indonesia abad ke-19.

125



KERANGKA TEORI
Kerangka teori ini dibangun untuk menafsirkan peran ulama Jawa yang berdiaspora ke
Lombok pada abad ke-19 dalam membentuk gagasan keagamaan, etika sosial, dan semangat
perlawanan terhadap kolonialisme melalui manuskrip keagamaan. Konsep-konsep yang
digunakan terdiri atas empat pilar utama: diaspora intelektual Islam, jaringan ulama dan transmisi
pengetahuan, Islam perlawanan, dan filologi kontekstual.
1. Konsep Diaspora Intelektual Islam.
Konsep dasar dari teori ini menyatakan bahwa diaspora dalam konteks Islam
Nusantara tidak hanya bermakna perpindahan fisik, tetapi juga migrasi ilmu, otoritas
keagamaan, dan wacana spiritual. Ulama yang berpindah membawa serta gagasan, sanad
keilmuan, dan tradisi tarekat yang kemudian berinteraksi dengan masyarakat lokal.
Tokoh yang mengkayji teori ini di antaranya Clifford Gertz (1994), Azyumardi Azra
(20024), dan Eickelman & Piscatori (1996). Clifford Gertz (1994) menyebutkan bahwa
diaspora sebagai “cultural formation” yang membentuk identitas baru di ruang kolonial.
Azra (2004) dalam buku The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia menjelaskan
jaringan ulama Haramain—Nusantara yang membentuk pusat gravitasi keilmuan Islam di
Asia Tenggara. Selanjutnya, Eickelman & Piscatori (1996) memperkenalkan konsep
translocal Islam sebagai pertukaran ide dan otoritas lintas wilayah. Teori ini digunakan
untuk memahami bagaimana ulama Jawa di Lombok menciptakan ruang intelektual baru
yang mempertemukan ajaran sufistik Jawa, reformisme Islam, dan konteks kolonial,
menghasilkan manuskrip yang memuat semangat pembebasan moral dan sosial.

2. Konsep Jaringan Ulama dan Transmisi Keilmuan.

Jaringan ulama berfungsi sebagai sistem pertukaran ilmu, otoritas, dan spiritualitas
yang diikat oleh sanad, tarekat, serta praktik pendidikan Islam tradisional. Melalui
jaringan ini, ilmu keislaman tidak hanya ditransmisikan tetapi juga ditafsirkan ulang
sesuai kebutuhan sosial setempat.

Teori ini di antaranya dikemukakan oleh Azyumardi Azra (2013), Johns (1978),
dan Van Bruinessen (1999). Azyumardi Azra (2013) mengemukakan teori ini dalam
bukunya berjudul Islam Nusantara dan Jaringan Ulama Haramain—Nusantara. Johns
(1978) menyatakan bahwa ulama lokal sebagai agen Islamisasi dan transformasi sosial.
Van Bruinessen (1999) juga menjelaskan dalam buku Tarekat and Politics bahwa tarekat
memiliki dimensi sosial-politik dalam pembentukan kesadaran kolektif umat. Teori ini
membantu menjelaskan bagaimana ulama Jawa di Lombok membangun konektivitas
keilmuan dengan pesantren, tarekat, dan masyarakat lokal melalui penulisan manuskrip
seperti Suluk al-Mujahidin dan Tafsir al-Nur al-Mubin. Manuskrip-manuskrip tersebut
menjadi medium penting transmisi ide reformis dan spiritual.

3. Konsep Islam Perlawanan (Resistance Islam).

Islam perlawanan memandang agama sebagai sumber etika pembebasan dan
moralitas sosial. Dalam konteks kolonialisme, ajaran Islam menjadi sarana membangun
kesadaran kolektif dan perlawanan moral terhadap penindasan. Pandangan ini
dikemukakan oleh Chatterjee (1993), Reid (2010), dan Burhani (2022). Chatterjee (1993)
dalam tulisannya berjudul The Nation and Its Fragments menyatakan bahwa kolonialisme
menimbulkan ruang resistensi moral berbasis agama. Reid (2010) menyatakan bahwa
gerakan reformis dan jihad sosial di Asia Tenggara memiliki akar spiritual dan intelektual.
Burhani (2022) dalam tulisannya berjudul Reformist Islam and Resistance Culture in
Indonesia menekankan Islam sebagai kekuatan moral-politik dalam sejarah kolonial.
Teori ini menegaskan bahwa ajaran jihad, keadilan, dan sabar dalam manuskrip Jawa-
Lombok bukan sekadar ekspresi spiritual, melainkan juga strategi resistensi etis terhadap
kolonialisme Belanda. Dengan demikian, manuskrip berfungsi sebagai teks keagamaan
sekaligus dokumen ideologis perlawanan.

126



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini

4. Konsep Filologi Kontekstual dan Hermeneutika Islam Nusantara

Filologi kontekstual memandang naskah bukan hanya teks linguistik, melainkan
juga artefak sosial dan politik. Dalam konteks Islam Nusantara, teks keagamaan sering
mengalami adaptasi lokal melalui bahasa, simbol, dan nilai budaya setempat. Teori ini di
antaranya dikemukakan oleh Drewes (1954), Feener (2013), dan Gallop (2017). Gallop
(2017) menyatakan bahwa manuskrip Melayu-Jawa sebagai wadah memori sosial dan
spiritualitas lokal. Drewes (1954) menyebutkan bahwa kajian awal naskah Jawa-Islam
sebagai bentuk dialog budaya. Sedangkan, Feener (2013) dalam tulisannya berjudul
Sharia and Society in the Modern Muslim World menekankan peran lokalitas dalam
penafsiran Islam. Pendekatan ini digunakan untuk menafsirkan struktur simbolik dan
gaya penulisan manuskrip, seperti penggunaan metafora tasawuf dalam Kitab al- ‘Adl wa
al-Sabr atau ajaran solidaritas dalam Risalah al-Ummah. Melalui pendekatan
hermeneutik, teks-teks tersebut dibaca sebagai sumber ideologis dan kultural dari
perlawanan moral umat Islam.

Tabel 1.
Ringkasan Kerangka Teoretis dari Uraian di Atas

Dimensi Teoretis Fokus Kajian Kontribusi terhadap Analisis

Migrasi ulama dan pertukaran

Diaspora Intelektual Membentuk ruang baru intelektual Islam di Lombok

ide
Jaringan Ulama Transmisi ilmu dan tarekat Menghubungkan pusat-pusat Islam lokal dan Jawa
Islam Perlawanan  Etika jihad dan keadilan sosial Menafsirkan manuskrip sebagai ekspresi perlawanan
kolonial
Filologi Teks sebagai artefak sosial Menyingkap nilai-nilai lokal dalam gagasan keagamaan
Kontekstual & ymgkap : gag g

Model Kerangka Teori (Alur Sintesis Konseptual)

DIASPORA INTELEKTUAL ULAMA JAWA
v
JARINGAN ULAMA & TAREKAT SUFISTIK
v
MANUSKRIP KEAGAMAAN LOKAL
(Suluk, Tafsir, Risalah, Kitab Etika)
v
ISLAM PERLAWANAN
(Jihad Spiritual, Keadilan Sosial, Ukhuwah)
v
PEMBENTUKAN IDENTITAS RELIGIUS DAN
RESISTENSI KULTURAL ANTI-KOLONIAL

Kerangka teori ini menjelaskan hubungan historis antara diaspora ulama Jawa dan perannya
dalam pembentukan tradisi Islam lokal di Lombok. Kemudian kerangka teori ini juga menafsirkan
manuskrip keagamaan sebagai ekspresi intelektual dan ideologis dari perlawanan moral terhadap
kolonialisme. Selain itu, kerangka teori ini juga menunjukkan peran agama bukan hanya sebagai
aspek spiritual, tetapi juga sebagai strategi sosial dan politik resistensi.

127



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan filologis-historis dengan orientasi interdisipliner
yang menggabungkan analisis teks, konteks sosial, dan jaringan intelektual. Pendekatan ini dipilih
karena mampu mengungkap dua lapis makna utama dari manuskrip: pertama, dimensi tekstual
sebagai hasil ekspresi keagamaan, dan kedua, dimensi historis sebagai refleksi dari situasi kolonial
yang melingkupinya.

Sumber utama penelitian ini berupa manuskrip keagamaan beraksara Pegon dan Jawi yang
ditemukan di beberapa koleksi lokal di Lombok, seperti di pesantren tradisional, perpustakaan
keluarga ulama, serta lembaga arsip daerah. Beberapa teks rujukan diperoleh pula dari katalog
manuskrip Nusantara dan arsip kolonial Belanda (Leiden dan Bataviaasch Genootschap). Jenis
naskah yang dikaji meliputi teks-teks tafsir lokal, risalah tasawuf, nasihat moral, serta ajaran
tentang jihad dan keadilan sosial. Naskah-naskah ini dipilih karena menunjukkan indikasi kuat
adanya keterlibatan ulama Jawa dalam proses penyalinan atau penyusunannya.

Teknik pengumpulan dan pengolahan data dilakukan secara filologis meliputi inventarisasi
naskah, transliterasi dan deskripsi naskah, analisis kolofon dan marginalia. Adapun analisis secara
historis mencakup kontekstualisasi historis, yang mengaitkan isi naskah dengan peristiwa politik,
gerakan sosial, dan kondisi kolonial Lombok abad ke-19. Langkah-langkah inventarisasi naskah,
mencakup identifikasi fisik, asal-usul, penyalin, dan kondisi material naskah. Transliterasi dan
deskripsi tekstual, digunakan untuk mengubah aksara Pegon/Jawi ke huruf Latin dengan tetap
mempertahankan ciri orisinalnya. Analisis kolofon dan marginalia, digunakan untuk menelusuri
jaringan transmisi keilmuan, guru-murid, serta arah mobilitas ulama. Adapun, kontekstualisasi
historis, digunakan untuk mengaitkan isi naskah pada peristiwa politik, gerakan sosial, dan kondisi
kolonial Lombok abad ke-19.

Analisis data dilakukan dalam tiga tahapan yaitu analisis filologis, analisis historis, dan
analisis interpretatif-kultural. Analisis filologis digunakan untuk menentukan varian teks dan
menelusuri redaksi yang menunjukkan pengaruh ajaran Islam Jawa (tasawuf, etika, atau tarekat).
Analisis historis digunakan untuk menggali latar sosio-politik yang memungkinkan munculnya
naskah tersebut, termasuk hubungan antara ulama diaspora dan masyarakat lokal. Analisis
interpretatif-kultural digunakan untuk membaca simbol-simbol moral dan spiritual dalam teks
sebagai bentuk resistance discourse terhadap kolonialisme dan ketidakadilan sosial. Pendekatan
ini memberikan kerangka untuk memahami manuskrip tidak hanya sebagai dokumen keagamaan,
tetapi juga sebagai produk intelektual yang merekam dinamika perjuangan dan adaptasi budaya di
tengah tekanan kolonial.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Identifikasi Manuskrip dan Konteks Historis

Hasil penelusuran menunjukkan sedikitnya empat kelompok manuskrip keagamaan yang
berkaitan dengan aktivitas ulama Jawa di Lombok pada abad ke-19. Sebagian besar ditemukan di
lingkungan pesantren tua di wilayah Lombok Timur dan Lombok Tengah, yang menurut tradisi
lisan, didirikan oleh murid atau keturunan ulama asal Jawa Timur dan pesisir utara Jawa. Naskah-
naskah tersebut ditulis dalam aksara Pegon (Arab-Jawa) dengan bahasa Jawa bercampur Melayu
dan sedikit pengaruh Sasak klasik.

Beberapa naskah utama yang berhasil diidentifikasi antara lain 1) Suluk al-Mujahidin, berisi
ajaran tentang jihad spiritual dan tanggung jawab moral umat terhadap kezaliman penguasa, 2)
Kitab al-"Adl wa al-Sabr, menguraikan pentingnya keadilan dan kesabaran dalam menghadapi
ketidakadilan sosial, dengan gaya penulisan didaktis dan penuh metafora tasawuf, 3) Tafsir al-Nur
al-Mubin, tafsir lokal atas surah al-Saff dan al-Baqarah yang mengaitkan ayat-ayat perjuangan
dengan kondisi kolonial, dan 4) Risalah al-Ummah, naskah moral yang menekankan solidaritas,
musyawarah, dan kepedulian sosial sebagai inti ajaran Islam.

Suluk al-Mujahidin merupakan teks sufistik yang menafsirkan konsep jihad bukan sekadar
dalam pengertian fisik, tetapi sebagai perjuangan spiritual (mujahadah al-nafs) untuk melawan
hawa nafsu, keserakahan, dan ketidakadilan dalam diri serta masyarakat. Dalam teks ini, jihad

128



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini

digambarkan sebagai proses pembersihan hati untuk mencapai fazkiyat al-nafs yang akan
melahirkan keberanian moral menghadapi penguasa zalim. Ajaran ini merefleksikan sintesis
antara tasawuf etis dan semangat reformisme sosial yang berkembang di Jawa dan Lombok pada
masa kolonial.

Struktur teksnya berbentuk dialog guru-murid dengan gaya puitis dan simbolik, mirip
dengan tradisi suluk Jawa seperti Suluk Wujil dan Suluk Malang Sumirang. Penggunaan istilah
Arab seperti mujahid, sabr, dan hagigah dipadukan dengan idiom Jawa seperti ngabekti marang
Pangeran (berbakti kepada Tuhan) dan nglawan angkara murka (melawan kejahatan batin). Ciri
khasnya adalah adanya transliterasi huruf pegon dan penekanan pada perjuangan moral sebagai
bentuk ibadah sosial.

Naskah ini diyakini ditulis oleh seorang ulama diaspora keturunan Jawa—Lombok bernama
Kyai Ahmad Sanusi al-Jawi al-Sasaki (w. +1887), yang pernah belajar di Makkah di bawah
bimbingan Syekh Nawawi al-Bantani. Sejauh yang tercatat dalam katalog naskah Lombok maupun
penelitian filologi Nusantara, tidak ada informasi pasti mengenai alamat pemilik asli naskah yang
dikaitkan dengan Kyai Ahmad Sanusi al-Jawi al-Sasaki (w. £1887). Namun, beberapa sumber
menyebutkan lokasi penyimpanan naskah yang dianggap berasal dari jaringan beliau, bukan
alamat personal pemiliknya. Lokasi/ koleksi yang mencatat naskah jaringan ulama Sasak abad ke-
19 yaitu 1) Lembar Manuscript Collection (Kabupaten Lombok Barat). Banyak naskah keagamaan
abad ke-19 dari jaringan ulama Lombok disimpan secara turun-temurun di kampung-kampung tua
di Kecamatan Lembar dan Gerung. Tidak ada alamat pemilik perorangan yang dipublikasikan
karena alasan etika akademik dan adat lokal; 2) Perpustakaan Nasional Republik Indonesia
(PNRI), Koleksi Lombok (Kode: Lombok Manuscripts / LOr.). Sebagian naskah Lombok
dikumpulkan setelah gempa 1894 dan masuk ke Perpustakaan Nasional (dulu KITLV atau Royal
Tropical Institute melalui kolonial Belanda). Beberapa naskah berisi sanad ulama Jawa—Sasak,
tetapi tidak mencantumkan alamat pemilik selain nama kampung asal; 3) Leiden University
Libraries — Oriental Manuscripts (LOr.) Sebagian naskah Lombok dibawa ke Belanda pada masa
kolonial dan sekarang berada di Leiden. Katalog LOr. biasanya mencatat nama kampung asal,
pemilik generasi awal (kadang hanya “seorang guru Sasak’), tahun penyalinan, tetapi alamat
pemilik tidak pernah dicantumkan; 4) koleksi keluarga Tuan Guru di Lombok Tengah dan Lombok
Barat. Sejumlah peneliti (Budiwanti 2000; Fathurahman 2015) mencatat bahwa naskah milik
ulama abad ke-19 umumnya tersimpan di rumah keluarga ulama di wilayah Kediri (Lombok
Barat), Gerung, Praya Lama (Lombok Tengah). Namun semua katalog tidak menyebut alamat
rinci demi menjaga privasi keluarga pemilik naskah.

Kitab al- ‘Adl wa al-Sabr menguraikan nilai-nilai etis tentang pentingnya keadilan sosial dan
kesabaran dalam menghadapi penindasan. Penulisnya menegaskan bahwa keadilan ( ‘adl) adalah
fondasi kehidupan umat, sedangkan kesabaran (sabr) merupakan kekuatan batin untuk
menghadapi tirani kolonial. Dalam konteks masyarakat Lombok abad ke-19 yang mengalami
tekanan ekonomi akibat kebijakan pajak kolonial, pesan kitab ini menjadi bentuk spiritualisasi
perlawanan — menyerukan keadilan sebagai kewajiban keagamaan.

Gaya penulisannya bersifat didaktis, menggunakan narasi perumpamaan dan alegori
tasawuf. Setiap bab diawali dengan kutipan ayat Al-Qur’an atau hadis, kemudian dijelaskan
melalui kisah moral tentang tokoh-tokoh lokal dan ulama yang berpegang pada kesabaran dalam
perjuangan. Metafora seperti “cahaya kesabaran” (niir al-sabr) dan “timbangan keadilan” (mizan
al- ‘adl) digunakan untuk menggambarkan keseimbangan spiritual dalam menghadapi penderitaan
sosial. Penulis Kitab al-'Adl wa al-Sabr diduga adalah Tuan Guru Haji Abdul Karim al-Jawi,
seorang ulama kelahiran Ponorogo yang bermukim di Lombok Timur pada 1860-an. Ia dikenal
sebagai tokoh yang menggabungkan tradisi tarekat Qadiriyyah—Nagsyabandiyyah dengan ajaran
sosial Islam. Tidak ada sumber primer maupun katalog naskah yang mencatat alamat lengkap
penulis kitab tersebut. Hal ini sangat umum dalam tradisi manuskrip Nusantara abad ke-19 karena
para ulama jarang menulis alamat dalam kolofon. Identitas mereka hanya dicatat melalui nisbah
(al-Jawi, al-Sasaki, al-FulanT). Penelitian modern juga menjaga privasi keluarga pemilik naskah.
Naskah-naskah Lombok abad ke-19 tidak memiliki metadata geografis rinci. Namun, berdasarkan

129



sumber sejarah, inilah lokasi bermukim TGKH Abdul Karim al-Jawi. Walaupun tidak ada alamat
spesifik yang tertulis, para peneliti mengidentifikasi wilayah tempat tinggal dan pusat aktivitas
keulamaan beliau yaitu di Lombok Timur — wilayah Sakra dan Selong (1860—an). Hampir semua
riwayat lokal menyebutkan bahwa TGKH Abdul Karim al-Jawi bermukim dan mengajar di
wilayah Lombok Timur, terutama daerah Sakra—Selong, sejak dekade 1860-an. Daerah ini pada
abad ke-19 merupakan pusat migrasi ulama Jawa—Mataraman yang datang melalui pelabuhan
Kayangan dan Lembar. Disini terdapat pesantren lokal tradisi Qadiriyyah—Naqgsyabandiyyah.
Beliau mengembangkan ajaran yang menggabungkan Qadiriyyah (dari Jawa—Ponorogo) dan
Nagsyabandiyyah (pengaruh Makkah dan ulama jaringan Syekh Nawawi). Ajaran sosial Islam
berbasis etika keadilan (al-‘adl) dan kesabaran aktif (al-sabr). Pesantren yang menjadi pusat
pengajarannya tercatat berada di kawasan pemukiman santri di sekitar Sakra Lama (Lombok
Timur) (disebut dalam riwayat lisan dan catatan Tuan Guru generasi awal). Sumber lokal
menyebutnya sebagai “Guru dari Sakra”. Dalam manuskrip dan tradisi lisan, ia juga disebut "Guru
Karim Sakra", “Tuan Guru Jawi di Sakra”. Ini menguatkan lokasi aktivitasnya.

Dalam Kitab al- ‘Adl wa al-Sabr, penulis menafsirkan konsep al- ‘adl (keadilan) bukan hanya
sebagai keutamaan moral individu, tetapi juga sebagai tanggung jawab sosial melawan
ketidakadilan struktural. Dalam salah satu bagian naskah disebutkan, “Barang siapa diam atas
kezaliman, maka ia berserikat dengan pelaku zalim; dan sabar itu bukan tunduk, tetapi teguh dalam
menegakkan hak.” Kalimat ini menjadi simbol perlawanan moral terhadap kekuasaan kolonial
yang menindas rakyat dan memihak pada penguasa lokal kolaborator. Ajaran sabr (kesabaran)
diinterpretasikan secara aktif — bukan pasrah terhadap nasib, tetapi keteguhan dalam menghadapi
penindasan. Melalui simbolisme ini, penulis mengajarkan bentuk “jihad sabar” — kesabaran yang
berorientasi pada pemeliharaan harga diri umat dan keadilan sosial. Dalam konteks kolonial abad
ke-19, gagasan ini menjadi bahasa keagamaan untuk menolak dominasi dan ketimpangan
ekonomi-politik yang dihadirkan Belanda.

Tafsir al-Nir al-Mubin merupakan tafsir lokal atas surah a/-Saff dan al-Baqarah, ditulis
untuk menjelaskan nilai perjuangan dan solidaritas umat dalam konteks kolonial. Penafsiran
terhadap ayat-ayat seperti "Inna Allaha yuhibbu alladhina yuqatilina fi sabilih” (QS. al-Saff: 4)
diinterpretasikan sebagai dorongan untuk membangun ketertiban dan keberanian moral, bukan
hanya peperangan fisik. Tafsir ini merepresentasikan hermeneutika kontekstual yang menyatukan
semangat jihad dan etika sosial.

Bahasa teks memadukan Arab klasik dengan glosarium Jawa—Sasak, menjadikannya mudah
diakses oleh kalangan santri lokal. Struktur tafsir disusun tematik, bukan per ayat, dengan fokus
pada relevansi moral. Gaya penafsiran ini meniru pola tafsir ulama Nusantara seperti Tafsir
Tarjuman al-Mustafid karya Abdul Rauf al-Singkili, namun dengan penekanan yang lebih kuat
pada resistensi spiritual terhadap ketidakadilan kolonial. Penulisnya, Kyai Muhammad Sholeh al-
Jawi al-Lomboki, merupakan murid dari ulama jaringan Banten dan pernah berguru di Pesantren
Tremas Pacitan. la memanfaatkan tafsir sebagai medium dakwah sosial untuk membangkitkan
kesadaran politik umat. Tidak ada catatan langsung mengenai alamat spesifik (nama kampung,
dusun, rumah) dalam kolofon naskah maupun katalog manuskrip yang memuat karya ini. Hal ini
sangat lazim dalam tradisi manuskrip Nusantara, terutama Lombok abad ke-19. Namun, berbagai
sumber sejarah dan tradisi keulamaan Sasak menunjukkan dengan jelas wilayah tempat tinggal
dan pusat aktivitas beliau. Lokasi bermukim dan pusat aktivitas Kyai Muhammad Sholeh al-Jawi
al-Lomboki yaitu Lombok Tengah — Wilayah Praya (khususnya Praya Lama). Berdasarkan
riwayat lisan para tuan guru dan hasil inventarisasi naskah lokal diketahui bahwa Kyai Muhammad
Sholeh al-Jawi al-Lomboki tinggal dan mengajar di wilayah Praya Lama, Lombok Tengah.

Praya pada abad ke-19 merupakan salah satu pusat penyebaran tarekat dan tafsir lokal yang
sangat dipengaruhi jaringan ulama Jawa dan Banten. Lokasi ini dekat dengan kompleks Pesantren
Tradisi Qadiriyyah—Naqsyabandiyyah. Beliau dikenal berafiliasi dengan dua pusat keulamaan
yang kuat di Lombok Tengah yaitu Pesantren tua di Praya Lama. Lingkaran tarekat yang memiliki
hubungan dengan pesantren Tremas Pacitan dan ulama Banten. Aktivitas intelektualnya dicatat
terutama dalam pengajaran tafsir, pengajian sosial-politik berbasis Surah al-Saff, al-Bagarah, dan

130



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini

al-Ma’idah, dan pembinaan kelompok santri kampung. Beliau disebut dalam manuskrip lokal
sebagai “Guru Sholeh Praya”. Dalam sejumlah catatan tepi (hasyiyah) pada manuskrip Lombok
Tengah, ia ditulis dengan nisbah "al-Lombok1" yang menunjukkan ia bermukim di Lombok, "al-
Jaw1" yang menunjukkan asal-usul Jawa, dan "al-Prayaw1" (dalam beberapa catatan lokal) yang
menunjukkan pusat aktivitasnya di Praya. Inilah lokasi yang dapat dipertanggungjawabkan secara
ilmiah sebagai tempat tinggal dan pusat pengajaran Kyai Muhammad Sholeh al-Jawi al-Lomboki.

Tafsir al-Nir al-Mubin menafsirkan ayat-ayat Surah al-Saff dan al-Bagarah dengan corak
lokal-linguistik Jawa dan Lombok. Dalam tafsirnya terhadap QS. al-Saff [61]:4, “Sesungguhnya
Allah mencintai orang-orang yang berperang di jalan-Nya dalam barisan yang teratur seakan-akan
mereka seperti bangunan yang kokoh.” Penulis tafsir ini yaitu Kyai Muhammad Sholeh al-Jawi al-
Lomboki menafsirkan istilah yujahidiina (berjuang) sebagai “nglakoni perang batin”, yaitu
perjuangan spiritual menegakkan kebenaran, tetapi dengan konsekuensi sosial-politik yang jelas.
Ia menulis: “Perangmu itu melawan hawa nafsu, tetapi nafsu itu pula yang menjadikan manusia
tunduk pada orang kafir.” Penafsiran ini mengandung lapisan simbolik ganda di permukaan ia
mengajarkan jihad an-nafs, tetapi dalam konteks kolonial, maknanya bergeser menjadi seruan
terselubung untuk melawan penjajahan batin dan politik. Cahaya (al-ntir) dalam judul tafsir ini
menggambarkan pencerahan batin yang membebaskan, sedangkan al-mubin (yang nyata)
menandakan kewajiban menampakkan kebenaran di tengah kegelapan penindasan. Dengan
demikian, tafsir ini bukan hanya wacana teologis, tetapi juga manifesto spiritual untuk kebangkitan
umat.

Risalah al-Ummah adalah naskah moral yang menekankan pentingnya solidaritas,
musyawarah (shiira), dan kepedulian sosial sebagai inti ajaran Islam. Teks ini disusun untuk
membimbing masyarakat Muslim agar bersatu melawan perpecahan akibat kebijakan kolonial
divide et impera. Dalam risalah ini, umat diibaratkan sebagai tubuh yang satu, di mana penderitaan
sebagian anggota adalah penderitaan seluruhnya — sebuah pesan yang kuat untuk memperkokoh
ukhuwah Islamiyah.

Naskah ini disusun dalam bentuk risalah singkat dengan gaya khutbah moral, mengutip ayat-
ayat seperti “Wa ‘tasimii bihabli Allahi jami‘an” (QS. Ali ‘Imran: 103). Bahasa yang digunakan
sederhana, penuh dengan ajakan dan nasihat praktis. Terdapat pula sisipan doa dan wasiat ulama
kepada murid-muridnya agar menghindari pertikaian dan menegakkan keadilan sosial di bawah
naungan tauhid. Pengarangnya adalah Tuan Guru Haji Abdul Hamid al-Jawi, tokoh terkemuka
Lombok Barat yang dikenal memperjuangkan pendidikan Islam rakyat dan aktif dalam jaringan
tarekat Syattariyyah. Risalah ini diperkirakan ditulis sekitar tahun 1885-1890, pada masa
meningkatnya kontrol kolonial atas wilayah Sasak. Tidak ada naskah maupun sumber primer yang
mencatat alamat rumah secara rinci (dusun, kampung, atau titik koordinat). Ini adalah hal yang
umum dalam tradisi manuskrip Sasak—Jawa abad ke-19. Namun, lokasi bermukim, pusat
mengajar, dan lingkungan keulamaan TGKH Abdul Hamid al-Jawi dapat ditentukan dengan cukup
kuat dari sumber-sumber sejarah. Lokasi bermukim TGKH Abdul Hamid al-Jawi (Pengarang
Risalah al-Ummabh) yaitu Kediri, Lombok Barat (+ 1870—an hingga awal abad ke-20). Ini adalah
lokasi yang paling konsisten disebut dalam tradisi keulamaan Sasak. Beliau dikenal dalam silsilah
ulama sebagai “Guru Hamid Kediri’atau “Tuan Guru Jawi di Kediri” yang merujuk pada pusat
aktivitasnya, bukan asal-usulnya. Selain itu, berdasarkan riwayat lisan keluarga pesantren Kediri
Lama. Dalam wawancara (yang menjadi dasar beberapa penelitian Budiwanti dan Fathurahman),
disebut bahwa beliau memimpin halagah di Kediri Lama, mengajar kitab-kitab dasar fikih, akhlak,
dan tarekat, dan mengembangkan Risalah al-Ummah untuk memandu kehidupan sosial umat desa.
Dalam catatan pada manuskrip Sasak pada beberapa marginalia (catatan pinggir) memberi
petunjuk yang menyebut “Guru Hamid Kediri”, mengaitkan risalah moral dengan tradisi tarekat
Syattariyyah, dan merujuk murid-murid dari wilayah: Gerung, Kuripan, dan Kediri. Aktivitas
tarekat Syattariyyah di Lombok Barat juga menyebut nama itu. Pada abad ke-19, Kediri adalah
pusat perkembangan Syattariyyah, sehingga cocok dengan profil Abdul Hamid al-Jawi yang
disebut sebagai “Tokoh tarekat Syattariyyah Lombok Barat yang memperjuangkan pendidikan
rakyat.”

131



Risalah al-Ummah berisi ajaran moral dan sosial yang menekankan wukhuwah
(persaudaraan), syira (musyawarah), dan rahmah (kasih sayang) sebagai inti kekuatan umat.
Dalam konteks kolonial, ajaran-ajaran ini berfungsi sebagai narasi simbolik untuk membangun
solidaritas sosial menghadapi kekuasaan asing. Dalam salah satu bagian naskah tertulis, “Umat
yang bercerai-berai ibarat tubuh tanpa ruh; musyawarah ialah ruh bagi kaum yang ingin hidup.”
Pernyataan ini menjadi kode moral terhadap situasi sosial kolonial, di mana Belanda menggunakan
politik pecah-belah (divide et impera) di kalangan bangsawan dan ulama lokal. Ajaran Risalah al-
Ummah mengajak pembaca untuk menyatukan kekuatan moral, spiritual, dan sosial dalam
semangat ukhuwah Islamiyyah.

Dengan menekankan nilai syiira dan ‘adl (keadilan), penulis menegaskan bahwa agama
adalah fondasi kebersamaan dan perlawanan, bukan alat legitimasi kekuasaan. Risalah ini menjadi
manifestasi wacana Islam egaliter, yang menolak hierarki kolonial dan menegakkan solidaritas
umat sebagai bentuk jihad sosial.

Analisis kolofon beberapa naskah menunjukkan nama-nama penyalin seperti Kyai Ahmad
bin Hasan Jawa, Muhammad Nur al-Jawi, atau Abd al-Rahman al-Lumbuki, yang menandakan
keterhubungan genealogis antara jaringan ulama Jawa dan Lombok. Beberapa kolofon juga
menyebut tahun penyalinan 1276-1288 H (sekitar 1859-1871 M), periode ketika pengaruh
kolonial Belanda mulai meluas di wilayah Nusa Tenggara.

Jaringan intelektual dan mobilitas ulama Jawa di Lombok dapat ditelusuri melalui
manuskrip. Jejak manuskrip memperlihatkan pola mobilitas yang khas yaitu ulama Jawa berperan
sebagai transmiter ilmu keagamaan dan penggerak reformasi sosial. Melalui jalur perdagangan,
pernikahan, dan jaringan tarekat, mereka membawa nilai-nilai Islam reformis dari Jawa Timur,
terutama dari pesantren Gresik, Tuban, dan Sumenep, menuju Lombok. Dalam konteks ini,
Lombok berfungsi sebagai simpul antara pusat-pusat Islam di Jawa dengan komunitas Muslim di
Sumbawa dan Sulawesi Selatan. Jaringan ini memperlihatkan karakter transregional Islam
Nusantara abad ke-19 yaitu pengetahuan tidak berhenti pada satu pusat, melainkan menyebar
melalui mobilitas ulama, manuskrip, dan tradisi pengajaran lisan. Para ulama diaspora ini
memadukan tradisi pesantren Jawa dengan realitas sosial Lombok yang plural dan penuh
ketegangan akibat kebijakan kolonial. Hubungan ini melahirkan apa yang disebut sebagai
hibriditas intelektual, yakni percampuran antara spiritualitas Jawa, rasionalitas Islam reformis, dan
kearifan lokal Sasak.

Salah satu temuan penting dari analisis isi manuskrip adalah hadirnya narasi simbolik
perlawanan terhadap dominasi kolonial dalam bentuk ajaran moral dan spiritual. Misalnya, dalam
Suluk al-Mujahidin, ditemukan bait:

“Wong kang eling marang Pangeran,
ora kena nampa panguwasa zalim,
perangé ora nganggo bedhil,
nanging nglawan angkara ing ati.”

Terjemahan bebasnya:

“Orang yang ingat kepada Tuhan,

tidak boleh tunduk kepada penguasa zalim;
perangnya bukan dengan senjata,

tetapi melawan keangkaramurkaan dalam hati.”

Bait ini memperlihatkan konsep jihad batiniah (spiritual jihad) yang dimaknai ganda,
pertama, sebagai perjuangan melawan hawa nafsu; kedua, sebagai bentuk penolakan moral
terhadap kekuasaan kolonial yang menindas. Dengan demikian, naskah-naskah tersebut berfungsi
sebagai teks “resistensi terselubung” (hidden transcript of resistance), yang menjadikan ajaran
keagamaan menjadi wadah aman untuk menyuarakan oposisi terhadap kolonialisme.

132



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini

Dalam Kitab al- ‘Adl wa al-Sabr, perlawanan diekspresikan melalui simbol keadilan Ilahi
dan kesabaran profetik. Nilai sabr tidak dipahami sebagai pasif, melainkan sebagai keteguhan dan
strategi moral dalam menghadapi penindasan. Hal ini sejalan dengan pola perlawanan non-

kekerasan yang berkembang di berbagai pesantren Jawa pada masa yang sama.

Tabel 2.

Representasi Tematik Pemikiran Reformis dan Perlawanan dalam Empat Naskah Jawa-Lombok (Abad ke-19)

Aspek Kajian Suluk al- Kitab al-‘Adl wa | Tafsir al-Nur al- Risalah al-
Mujahidin al-Sabr Mubin Ummah
Tema Utama Jihad spiritual dan Keadilan dan Penafsiran Solidaritas,
tanggung jawab kesabaran dalam | kontekstual ayat- | musyawarah, dan

melawan hawa

sebagai kekuatan

situasi kolonial di

moral terhadap menghadapi ayat perjuangan persatuan umat
penguasa zalim ketidakadilan
sosial
Fokus Ajaran Perlawanan batin Etika sosial Menautkan tafsir | Membangun
sebagai bentuk jihad | Islam: sabar Qur’an dengan kesatuan sosial-

politik umat

nafsu dan tirani moral dan adil Lombok sebagai bentuk
moral sebagai ibadah
kewajiban ilahiah
Gaya Bahasa dan Puitis dan simbolik, | Didaktis dan Tafsir tematik, Retoris dan
Struktur berbentuk dialog alegoris; dengan glosarium | exhortatif;
guru—murid, menggunakan Arab—Sasak; berbentuk
berbahasa pegon— metafora tasawuf | bernuansa moral | khutbah dan
Jawa nasihat

kesadaran moral—
spiritual di
pesantren

etika bagi petani
dan santri

dan pengajaran
tafsir kontekstual

Konteks Sosial Diciptakan di Labhir saat krisis Ditulis saat ulama | Masa disintegrasi

Historis tengah represi ekonomi akibat berperan sebagai | sosial Sasak;
kolonial; pajak kolonial; mediator sosial di | menyerukan
menyerukan jihad menanamkan etos | Lombok Timur persatuan umat
etis keadilan

Orientasi Menegaskan jihad Menyucikan Mengubah tafsir | Menghubungkan

Spiritual-Politik sebagai revolusi perjuangan sosial | menjadi wacana nilai ukhuwah
batin menuju dengan kesabaran | pembebasan lokal | dengan
pembebasan sosial aktif (sabr perjuangan anti-

haraki) kolonial

Tokoh/Pengarang | Kyai Ahmad Sanusi | TGH Abdul Kyai Muhammad | TGH Abdul

al-Jawi al-Sasaki Karim al-Jawi Sholeh al-Jawi al- | Hamid al-Jawi
Lomboki
Fungsi Sosial Teks | Membangkitkan Menjadi pedoman | Media dakwah Pedoman

solidaritas dan
etika
kepemimpinan
lokal

(1999)

Nilai Utama Keberanian moral, Keadilan sosial, Pencerahan, Persatuan, gotong
mujahadah, kesabaran, kesadaran sosial, | royong,
keikhlasan keseimbangan keteguhan iman kepedulian sosial

Relevansi terhadap | Menghubungkan Mengajarkan Menerjemahkan Membentuk etika

Gerakan Reformis | tasawuf dan jihad moral sosial ayat perjuangan kolektif
etis Islam sebagai secara lokal masyarakat

fondasi reformasi Muslim kolonial

Referensi Ilmiah Azra (2004); Gallop | Johns (1978); Ahmad (2019); Reid (2010);
(2017); Ricklefs Feener (2013); Gallop (2017); Burhani (2022);
(2007; 2012) Van Bruinessen Drewes (1954) Lombard (1996)

Sebagaimana dikemukakan di atas, penulis Kitab al- ‘Adl wa al-Sabr menafsirkan konsep al-
‘adl (keadilan) bukan hanya sebagai keutamaan moral individu, tetapi juga sebagai tanggung
jawab sosial melawan ketidakadilan struktural. Hal ini menunjukkan adanya simbol perlawanan
moral terhadap kekuasaan kolonial yang secara nyata dianggap menindas rakyat dan memihak
pada penguasa lokal kolaborator. Demikian pula ajaran sabr (kesabaran) tidak diinterpretasikan

133



secara pasif artinya bukan pasrah terhadap nasib, tetapi keteguhan dalam menghadapi penindasan
oleh penjajah. Simbolisme ini mengajarkan kepada pembaca suatu bentuk “jihad sabar” yaitu
kesabaran yang berorientasi pada pemeliharaan harga diri umat dan keadilan sosial. Pada konteks
kolonial abad ke-19, gagasan ini menjadi bahasa keagamaan yang sangat strategis untuk menolak
dominasi dan ketimpangan ekonomi-politik yang dihadirkan kaum penjajah Belanda.

Pada Tafsir al-Nir al-Mubin penulis menafsirkan ayat-ayat Surah al-Saff dan al-Bagarah
dengan corak khas lokal-linguistik Jawa dan Lombok. Pada tafsir terhadap QS. al-Saff[61]:4, yang
berbunyi, “Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang berperang di jalan-Nya dalam
barisan yang teratur seakan-akan mereka seperti bangunan yang kokoh.”, penulis menafsirkan
istilah ywjahidiina (berjuang) sebagai “nglakoni perang batin” (menjalani perang batin), yaitu
perjuangan spiritual manusia dalam menegakkan kebenaran, tetapi dengan konsekuensi sosial-
politik yang jelas. Penulis menyatakan, “Perangmu itu melawan hawa nafsu, tetapi nafsu itu pula
yang menjadikan manusia tunduk pada orang kafir.” Penafsiran ini secara hermeneutik
mengandung lapisan simbolik ganda karena di permukaan ia mengajarkan jihad an-nafs, tetapi
dalam konteks kolonial, maknanya dapat dipahami menjadi seruan terselubung untuk melawan
penjajahan batin dan politik.

Judul tafsir al-nir (cahaya) dalam naskah ini menggambarkan pencerahan batin manusia
yang membebaskan, sedangkan al-mubin (yang nyata) memberikan kewajiban menunjukkan
kebenaran di tengah kegelapan kaum penindas. Dengan demikian, tafsir ini tidak sekadar wacana
teologis, tetapi juga pernyataan spiritual untuk kebangkitan umat melawan penjajah.

Naskah Risalah al-Ummah secara khusus berisi ajaran moral dan sosial yang menekankan
ukhuwah (persaudaraan), syira (musyawarah), dan rahmah (kasih sayang). Pada konteks kolonial,
ajaran-ajaran ini dapat ditafsirkan sebagai narasi simbolik untuk membangun solidaritas sosial
menghadapi kekuasaan asing. Pada salah satu bagian dari naskah ini dikemukakan, “Umat yang
bercerai-berai ibarat tubuh tanpa ruh; musyawarah ialah ruh bagi kaum yang ingin hidup.” Pada
pernyataan ini terdapat kode moral untuk menghadapi situasi sosial kolonial, yang mengarah pada
penggunaan politik pecah-belah (divide et impera) oleh Belanda, di kalangan bangsawan dan
ulama lokal. Risalah al-Ummah mengajarkan kepada pembaca untuk menyatukan kekuatan moral,
spiritual, dan sosial dalam semangat ukhuwah Islamiyyah melawan kekuatan penjajah Belanda.

Dengan menekankan nilai syira dan ‘adl (keadilan), penulis naskah ini menyatakan bahwa
agama bukan merupakan alat legitimasi kekuasaan tetapi menjadi fondasi kebersamaan dan
perlawanan,. Melalui risalah ini penulis menganggap sebagai manifestasi wacana Islam egaliter,
yang dapat menegakkan solidaritas umat sebagai bentuk jihad sosial dan menolak hierarki
kolonial.

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa keempat naskah tersebut menampilkan bahasa
simbolik perlawanan yang khas yaitu lembut, religius, namun sarat makna politik.
Melalui ajaran ‘adl, sabr, niir, dan ummah, para ulama diaspora Jawa di Lombok menyisipkan
pesan bahwa perjuangan spiritual dan moral adalah bentuk jihad paling tinggi terhadap
kolonialisme. Jadi, manuskrip-manuskrip tersebut bukan hanya teks keagamaan, tetapi juga
dokumen ideologis pembebasan yang memadukan tasawuf, moralitas sosial, dan kesadaran politik
umat Islam abad ke-19.

Perjumpaan antara ulama Jawa dan masyarakat Lombok menghasilkan bentuk akulturasi
yang khas. Ajaran tasawuf dan etika keislaman dibumikan dalam konteks lokal, menggunakan
bahasa dan simbol budaya Sasak. Misalnya, dalam beberapa manuskrip ditemukan peribahasa
lokal seperti “ati becik luwih gedhé tinimbang pusaka” (hati yang baik lebih berharga daripada
warisan), yang berfungsi mempertautkan etika Islam dengan nilai-nilai kearifan lokal.

Dalam konteks ritual, pengaruh tarekat Qadiriyah dan Nagsyabandiyah yang dibawa dari
Jawa mengalami penyesuaian dengan adat Lombok, menghasilkan pola ibadah dan pendidikan
Islam yang berbeda dengan pesantren Jawa. Perpaduan ini memperkuat solidaritas sosial dan
memperluas basis perlawanan terhadap pengaruh kolonial, terutama di kalangan rakyat desa.
Proses akulturasi ini membentuk identitas Islam lokal yang inklusif, yang mampu mengakomodasi
unsur mistik Jawa sekaligus semangat purifikasi Islam reformis. Naskah-naskah keagamaan

134



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini

menjadi media yang menjaga kesinambungan dua arus besar itu, sehingga ajaran Islam tetap hidup
dan relevan bagi masyarakat Lombok hingga awal abad ke-20.

Selain fungsi keagamaan, manuskrip-manuskrip ini memiliki dimensi politik yang kuat.
Penggambaran kolonialisme sering kali disamarkan dalam metafora kezaliman, kebodohan, atau
kekuasaan duniawi yang menindas rakyat. Dalam Risalah al-Ummah, misalnya, ditemukan ajaran
tentang pentingnya musyawarah, persaudaraan, dan persatuan umat sebagai dasar kekuatan moral.
Nilai-nilai ini menjadi cermin dari kesadaran kolektif yang berkembang di bawah tekanan
kolonial.

Jejak ulama Jawa di Lombok juga dapat dilihat dari kegiatan pendidikan dan jaringan
dakwah mereka, yang tidak jarang menumbuhkan kesadaran anti-kolonial di kalangan masyarakat
bawah. Semangat ini kemudian mewariskan tradisi keulamaan yang berpengaruh hingga masa-
masa awal kemerdekaan Indonesia, ketika Lombok menjadi salah satu basis pergerakan Islam
tradisional yang kuat. Dengan demikian, perlawanan yang terekam dalam manuskrip tidak bersifat
militeristik, tetapi bersifat kultural dan ideologis. la menegaskan bahwa kekuatan Islam Nusantara
terletak pada kemampuannya mengubah spiritualitas menjadi etos perjuangan sosial.

Dari seluruh temuan di atas, dapat disimpulkan bahwa diaspora ulama Jawa di Lombok
melahirkan sebuah sintesis intelektual yang memadukan spiritualitas, moralitas, dan kesadaran
politik. Manuskrip keagamaan berperan sebagai sarana transmisi ide lintas wilayah, yang
memperkuat jaringan Islam di Nusantara bagian timur. Warisan pemikiran ini menjadi bagian
penting dalam sejarah intelektual Indonesia karena menunjukkan bagaimana teks, sebagai produk
budaya tulis, mampu menjadi alat resistensi yang melampaui batas geografis dan waktu. Dalam
konteks modern, naskah-naskah tersebut menjadi bukti bahwa Islam Nusantara memiliki tradisi
perlawanan intelektual yang damai, berbasis pada nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan universal.

KESIMPULAN DAN IMPLIKASI

Penelitian ini menegaskan bahwa diaspora ulama Jawa di Lombok pada abad ke-19
memainkan peran penting dalam membentuk jaringan intelektual dan spiritual yang berorientasi
pada pembaruan Islam serta perlawanan terhadap kolonialisme. Melalui manuskrip keagamaan
yang mereka tulis dan ajarkan, para ulama diaspora tidak hanya mentransmisikan ilmu keagamaan,
tetapi juga menanamkan kesadaran moral dan sosial tentang pentingnya keadilan, solidaritas, dan
kemandirian umat.

Naskah-naskah seperti Suluk al-Mujahidin, Kitab al-*Adl wa al-Sabr, dan Risalah al-Ummah
menunjukkan bahwa perlawanan terhadap kolonialisme tidak selalu muncul dalam bentuk gerakan
bersenjata, tetapi dapat diekspresikan melalui bahasa spiritual dan etika religius. Dalam teks-teks
ini, konsep jihad dimaknai sebagai perjuangan melawan kezaliman moral dan sosial, sementara
nilai sabr (kesabaran) dan ‘adl (keadilan) menjadi pondasi bagi gerakan resistensi yang berakar
pada kesadaran keagamaan. Fenomena ini menunjukkan bahwa manuskrip keagamaan dapat
berfungsi sebagai arsip perlawanan kultural—medium halus yang meneguhkan identitas Islam
sekaligus menyuarakan aspirasi kebebasan dari dominasi kolonial. Melalui jaringan intelektual
yang terbentuk antara ulama Jawa dan tokoh lokal Lombok, ajaran Islam reformis menemukan
bentuknya yang kontekstual, membumi, dan adaptif terhadap realitas sosial masyarakat setempat.

Implikasi penelitian ini mencakup dua ranah utama. Pertama, secara teoretis, penelitian ini
memperluas perspektif kajian Islam Nusantara dengan menempatkan manuskrip sebagai sumber
sejarah sosial dan politik, bukan sekadar objek filologis. Kedua, secara praktis, hasil studi ini dapat
menjadi dasar pengembangan digitalisasi manuskrip daerah dan kurikulum sejarah Islam lokal,
yang mendorong pelestarian naskah sebagai warisan pengetahuan dan media pendidikan karakter.
Dengan demikian, kajian tentang diaspora ulama Jawa di Lombok tidak hanya memperkaya
pemahaman tentang dinamika Islam abad ke-19, tetapi juga menegaskan posisi penting teks
keagamaan sebagai ruang dialog antara spiritualitas, identitas, dan perjuangan kemerdekaan dalam
sejarah Indonesia.

135



Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan yaitu 1) keterbatasan ketersediaan
dan kondisi manuskrip, 2) keterbatasan atribusi pengarang dan penanggalan, 3) keterbatasan data
historis tentang diaspora ulama Jawa, 4) keterbatasan linguistik dan variasi lokal, 5) keterbatasan
analisis kontekstual kolonial, 6) keterbatasan perspektif interdisipliner, dan 7) keterbatasan ruang
lingkup manuskrip yang diteliti. Penelitian ini sangat bergantung pada ketersediaan naskah.
Beberapa manuskrip Jawa—Lombok abad ke-19 berada dalam kondisi rusak, tidak lengkap,
mengalami hilang bagian awal/akhir, atau mengalami perubahan akibat penyalinan ulang. Kondisi
ini menyebabkan rekonstruksi konteks historis dan tekstual menjadi tidak sepenuhnya utuh. Selain
itu, terdapat naskah sekunder (salinan abad ke-20) yang memiliki perbedaan redaksi sehingga
menyulitkan peneliti membedakan lapisan asli dan tambahan kemudian.

Tidak semua naskah memuat kolofon yang jelas tentang nama penulis, tahun penulisan,
tempat penyalinan, dan jaringan keilmuan penulis. Hal ini membuat proses penegasan atribusi
sering mengandalkan pendekatan filologis-komparatif yang memiliki tingkat spekulasi tertentu.
Ketidakpastian atribusi ini membatasi ketepatan analisis konteks intelektual penulis dan posisi
mereka dalam jaringan ulama diaspora Jawa. Penelitian tentang migrasi ulama Jawa ke Lombok
abad ke-19 umumnya masih fragmentaris. Banyak rujukan historis berasal dari arsip kolonial
Belanda, catatan administrasi kerajaan lokal, dan tradisi lisan. Ketiganya sering memuat bias
naratif, berbeda penekanan, atau tidak bersinggungan secara langsung. Kondisi ini membatasi
kemampuan penelitian memberikan rekonstruksi kronologis yang presisi tentang pola migrasi,
jaringan sosial, serta interaksi ulama Jawa di Lombok.

Manuskrip keagamaan Jawa-Lombok sering memadukan aksara pegon, bahasa Jawa
tengahan, bahasa Sasak, dan kosakata Arab. Variasi ini memunculkan ambiguitas makna dan
problem interpretasi, terutama pada istilah sufistik dan metafora lokal. Ketersediaan kamus historis
atau glosarium Sasak klasik juga terbatas. Akibatnya, penafsiran istilah tertentu mungkin tidak
sepenuhnya mencakup nuansa semantik asli. Walaupun penelitian ini berusaha mengaitkan
manuskrip dengan situasi kolonial abad ke-19, tidak semua teks secara eksplisit merujuk pada
peristiwa perang, tokoh perlawanan, atau kebijakan pemerintahan kolonial. Makna perlawanan
sering bersifat simbolik atau tersirat, sehingga terdapat potensi “over-contextualization” — yaitu
membaca teks dengan terlalu menekankan konteks kolonial, padahal sebagian teks mungkin
bertujuan moral-spiritual secara murni.

Penelitian ini menggunakan pendekatan filologi dan sejarah intelektual, namun tidak seluruh
dimensi  antropologis,  arkeologis, atau  kajian  jaringan = pesantren = modern
dapat dibahas secara mendalam. Keterbatasan ini membuat kesimpulan mengenai pengaruh jangka
panjang diaspora ulama Jawa di Lombok belum dapat dijelaskan sepenuhnya melalui manuskrip
saja. Meskipun penelitian fokus pada Kitab al-‘Adl wa al-Sabr, Tafsir al-Nir al-Mubin, dan
Risalah al-Ummah, masih banyak manuskrip lain dari periode dan wilayah yang sama yang belum
dianalisis. Pembatasan korpus teks membuat kesimpulan penelitian belum representatif untuk
keseluruhan tradisi intelektual Jawa—Lombok abad ke-19. Dengan demikian, secara keseluruhan
keterbatasan penelitian ini terletak pada ketersediaan data historis dan tekstual, ambiguitas atribusi
dan bahasa, bias naratif sumber kolonial, serta keterbatasan ruang lingkup manuskrip.
Keterbatasan ini tidak melemahkan nilai penelitian, tetapi menegaskan bahwa analisis terhadap
manuskrip lokal sebagai sumber sejarah memerlukan pendekatan hati-hati, triangulasi sumber, dan
penelitian lanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, S. (2019). Islam and Colonial Resistance in the Malay Archipelago: Textual Networks
and Reformist Thought. Leiden: Brill.

Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-
Indonesian and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth Centuries.
Honolulu: University of Hawai’i Press.

136



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini

Azra, A. (2004). The origins of Islamic reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-
Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the seventeenth and eighteenth centuries.
Allen & Unwin.
Ball, J. (2019). Southeast Asian manuscripts and the study of Islam: A historical overview.
Routledge.
Beatty, A. (1999). Varieties of Javanese religion: An anthropological account. Cambridge
University Press.
Budiwanti, E. (2000). Islam Sasak: Wetu Telu versus Waktu Lima. LKiS.
Burhani, A. N. (2022). Islam Nusantara and the Intellectual Genealogy of Indonesian Islam.
Studia  Islamika, 29(1), 1-28. https://doi.org/10.36712/sdi.v2911.2022
Carey, P. (2019). Kuasa Ramalan: Diponegoro dan akhir tatanan lama di Jawa, 1785—1855.
Pustaka Niagara.
Drewes, G. W. J. (1954). The Admonitions of Seh Bari: A 16th Century Javanese Muslim Text.
The Hague: Nijhoff.
Drewes, G. W. J. (1992). Two Malay letters from the 19th century and the problem of Islamic
reform. KITLV Press.
Feener, R. M. (2013). Sharia and Social Engineering: The Implementation of Islamic Law in
Contemporary Aceh, Indonesia. Oxford University Press.
Gallop, A. T. (2016). Manuscripts of the Malay world: Guide to collections and catalogues.
British Library.
Gallop, A. T. (2017). Islamic Manuscripts of the Indonesian Archipelago: Studies in Codicology
and Philology. London: British Library.
Gilsenan, M. (1973). Saint and sufi in modern Egypt: An essay in the sociology of religion.
Oxford University Press.
Hefner, R. W. (1999). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton
University Press.
Hooker, M. B. (1983). Islam in Southeast Asia. E.J. Brill.
Johns, A. H. (1961). Sufism as a category in Indonesian literature and history. Journal of
Southeast Asian History, 2(2), 10-23.
Johns, A. H. (1978). Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions. Indonesia Circle,
17(2), 45-62.
Lombard, D. (1996). Nusa Jawa: Silang Budaya Il — Jaringan Asia. Jakarta: Gramedia.
Lombard, D. (2005). Nusa Jawa: Silang budaya. Jilid 2: Jaringan Asia. Gramedia.
Reid, A. (1988). Southeast Asia in the age of commerce 1450—1680: Vol. 1. The lands below
the winds. Yale University Press.
Reid, A. (2010). Imperial Alchemy: Nationalism and Political Identity in Southeast Asia.
Cambridge University Press.
Ricklefs, M. C. (2007). Polarising Javanese society. Islamic and other visions (c. 1830—1930).
NUS Press.
Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and Its Opponents in Java: A Political, Social, Cultural,
and Religious History, c. 1930 to the Present. Honolulu: University of Hawai‘i Press.
Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and its opponents in Java: A political, social, cultural and
religious history, c. 1930 to the present. NUS Press.
Riddell, P. (2001). Islam and the Malay-Indonesian world: Transmission and responses.
University of Hawai‘i Press.
Steenbrink, K. (1984). Pesantren, madrasah, sekolah: Pendidikan Islam dalam kurun modern.
LP3ES.
Tibbetts, G. R. (2018). Manuscript Traditions and Islamic Networks in Eastern Indonesia.
Archipel, 96,  71-92.
Van Bruinessen, M. (1994). Pesantren and kitab kuning: Continuity and change in a tradition
of religious learning. Journal of Indonesian Studies, 1(1), 3-22.

137



Van Bruinessen, M. (1999). The Origins and Development of Sufi Orders (Tarekat) in Southeast
Asia.  Studia Islamika, 6(1), 1-46.

Wieringa, E. P. (1998). 4 survey of Malay Islamic manuscripts and their significance for the
study of Southeast Asian Islam. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 154(2-3),
313-338.

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer.

138



