
Tambo; Journal of Manuscript and Oral Tradition Volume 03 Nomor 02 Desember 2025 

DOI : 10.55981/tambo.2025.13604 

 

 

DARI TANAH JAWA KE LOMBOK: DIASPORA 

INTELEKTUAL DAN SPIRIT PERLAWANAN DALAM 

MANUSKRIP KEAGAMAAN ABAD KE-19 

 
Roch Aris Hidayat1,*, Yusro Edy Nugroho2 dan Nining Nur Alaini3  

1,3 Pusat Riset Manuskrip, Literatur, dan Tradisi Lisan, BRIN, Indonesia. 
2Universitas Negeri Semarang, Indonesia. 

*Email:  masarishidayat@gmail.com 

 

Artikel disubmit: 27-10-2025 Artikel direvisi:  20-11-2025 Artikel disetujui: 16-12-2025 

 

ABSTRACT   

 

This study explores the intellectual diaspora of Javanese ulama in Nusa Tenggara Barat during the nineteenth 

century through the religious manuscripts they produced and transmitted. The migration of Javanese scholars 

to Lombok and surrounding islands was not merely a religious movement but also part of a broader socio-

intellectual network that embodied resistance against Dutch colonial domination. The examined manuscripts—

comprising works on Sufism, local tafsir, and moral treatises—reflect a process of acculturation between 

Javanese Islamic traditions and the pluralistic social context of Lombok. Employing a philological-historical 

approach, this research investigates nineteenth-century religious manuscripts preserved in local collections 

and colonial archives. Content analysis reveals symbolic narratives of jihad, justice, and spiritual autonomy, 

serving as cultural expressions of anti-colonial resistance. Furthermore, the intellectual network between 

Javanese ulama and Lombok’s local scholars facilitated the dissemination of reformist Islamic ideas 

emphasizing theological purity and social solidarity. This study highlights the pivotal role of the Javanese 

ulama diaspora as mediators between religious reform and political resistance, demonstrating how religious 

texts functioned as subtle yet powerful tools of cultural resilience and defiance against colonial domination in 

nineteenth-century Indonesia. 

 

Keywords: Javanese ulama diaspora; Lombok; religious manuscripts; colonial resistance; reformist Islam 

nineteenth century. 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini mengkaji dinamika diaspora ulama Jawa di Nusa Tenggara Barat pada abad ke-19 melalui jejak 

intelektual dan manuskrip keagamaan yang mereka tinggalkan. Perpindahan ulama Jawa ke Lombok dan 

sekitarnya bukan sekadar fenomena migrasi keagamaan, melainkan juga bagian dari gerakan sosial-intelektual 

yang mengandung semangat perlawanan terhadap hegemoni kolonial Belanda. Manuskrip-manuskrip yang 

ditemukan—baik dalam bentuk ajaran tasawuf, tafsir lokal, maupun risalah moral—menunjukkan proses 

akulturasi antara tradisi Islam Jawa dengan konteks sosial Lombok yang plural. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan filologis-historis dengan menelusuri naskah keagamaan abad ke-19 yang tersimpan di koleksi lokal 

serta arsip kolonial. Analisis isi manuskrip mengungkap adanya narasi simbolik tentang jihad, keadilan, dan 

otonomi spiritual yang berfungsi sebagai wacana perlawanan kultural terhadap kolonialisme. Selain itu, 

jaringan intelektual antara ulama Jawa dan tokoh-tokoh lokal di Lombok turut mempercepat penyebaran 

gagasan Islam reformis yang menekankan kemurnian akidah dan solidaritas sosial. Dengan demikian, studi ini 

menyoroti peran penting diaspora ulama Jawa sebagai penghubung antara gerakan keagamaan dan perjuangan 

politik, sekaligus memperlihatkan bagaimana teks keagamaan berfungsi sebagai medium resistensi yang halus 

namun efektif terhadap dominasi kolonial pada masa itu. 

 

Kata Kunci: Diaspora ulama Jawa; Lombok; manuskrip keagamaan; perlawanan kolonial;  Islam reformis 

abad ke-19. 

   

PENDAHULUAN  

Pada paruh kedua abad ke-19, kepulauan Nusantara mengalami dinamika sosial, politik, dan 

keagamaan yang kompleks akibat penetrasi kolonial Belanda dan munculnya berbagai arus 

reformasi Islam. Salah satu fenomena penting pada masa ini adalah mobilitas para ulama Jawa 

menuju wilayah timur Indonesia, termasuk Nusa Tenggara Barat (NTB), yang secara historis 

dikenal sebagai kawasan strategis dalam jaringan perdagangan dan dakwah Islam. Migrasi ulama 

mailto:masarishidayat@gmail.com


Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini 
 

125 

Jawa ke Lombok tidak sekadar bentuk perpindahan geografis, tetapi juga mencerminkan mobilitas 

intelektual yang membawa ide-ide keagamaan baru, nilai moral, dan semangat perlawanan 

terhadap hegemoni kolonial. 

Peran para ulama diaspora dari Jawa di Lombok sering kali tidak banyak mendapat perhatian 

dalam historiografi Islam Nusantara. Kajian sejarah lebih banyak berfokus pada pusat-pusat 

keislaman besar seperti Mekkah, Surabaya, Banten, dan Aceh, sementara kawasan timur Indonesia 

dianggap periferal. Sebagaimana dicatat oleh banyak peneliti, wilayah timur Indonesia jarang 

menjadi fokus dalam historiografi Islam Nusantara. Azra (2004:17) menekankan bahwa studi 

tentang jaringan ulama masih sangat terpusat pada Aceh, Minangkabau, dan Jawa bagian barat. 

Van Bruinessen (1994:5) juga menggarisbawahi bahwa kawasan seperti Nusa Tenggara dan Timur 

Indonesia “masih sangat sedikit dibahas” dalam literatur Islam. Secara khusus, Budiwanti 

(2000,:ix) menyatakan bahwa Islam di Lombok “tidak banyak mendapat sorotan” dalam kajian 

utama. Hal senada ditegaskan oleh Wieringa (1998, p. 320), yang menunjukkan ketimpangan 

perhatian terhadap manuskrip kawasan timur, serta Laffan (2011) dan Woodward (2011) yang 

menggambarkan pola pusat–periferi dalam narasi besar Islam Indonesia. Pernyataan para ahli  ini 

menunjukkan bahwa historiografi Islam Nusantara cenderung berpusat pada wilayah-wilayah 

seperti Aceh, Banten, Surabaya, dan Mekkah, sementara kawasan timur Indonesia—termasuk 

Lombok—sering ditempatkan pada posisi periferal dan kurang mendapat perhatian akademik 

(Azra, 2004; Van Bruinessen, 1994; Budiwanti, 2000; Wieringa, 1998). Padahal, sejumlah bukti 

tekstual dalam bentuk manuskrip keagamaan lokal menunjukkan bahwa Lombok menjadi salah 

satu simpul penting jaringan ulama Jawa yang berperan dalam pembentukan identitas Islam lokal 

sekaligus wadah penyebaran gagasan anti-kolonial. 

Manuskrip keagamaan yang ditulis atau disalin oleh para ulama Jawa di Lombok sering kali 

memuat ajaran moral dan spiritual yang sarat dengan makna simbolik perlawanan. Narasi tentang 

jihad, ‘adl (keadilan), dan ṣabr (keteguhan) dalam teks-teks tersebut tidak hanya merefleksikan 

ajaran teologis, melainkan juga mengandung pesan sosial-politik tentang kemandirian, solidaritas 

umat, dan pembebasan dari penindasan. Dalam konteks inilah, manuskrip tidak hanya dipandang 

sebagai warisan filologis, tetapi juga sebagai dokumen ideologis yang mengartikulasikan 

perlawanan kultural terhadap kolonialisme. 

Kajian terdahulu mengenai hubungan antara Islam dan kolonialisme di Lombok cenderung 

berfokus pada peristiwa politik, seperti Perang Lombok (1894) atau perlawanan bangsawan lokal 

terhadap Belanda. Namun, dimensi kultural dan intelektual dari gerakan tersebut, khususnya peran 

ulama diaspora Jawa, masih kurang dieksplorasi. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi 

celah tersebut dengan menelaah naskah-naskah keagamaan sebagai sumber primer untuk 

memahami bagaimana gagasan keagamaan dan jaringan intelektual berperan dalam membentuk 

semangat perlawanan masyarakat Lombok. 

Penelitian ini bertujuan untuk (1) mengidentifikasi bentuk dan isi manuskrip keagamaan 

yang terkait dengan aktivitas ulama Jawa di Lombok abad ke-19, (2) menelusuri jejaring 

intelektual antara para ulama diaspora dengan tokoh-tokoh lokal, dan (3) mengungkap spirit 

perlawanan yang terekam dalam teks sebagai wacana keagamaan dan sosial. Dengan 

menggabungkan pendekatan filologis dan historis, penelitian ini tidak hanya berupaya mengkaji 

teks secara linguistik, tetapi juga memahami konteks sosial-politik yang melingkupinya. 

Studi ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap dua bidang utama. Pertama, 

dalam ranah studi Islam Nusantara, hasil penelitian ini memperluas cakrawala pemahaman tentang 

dinamika keilmuan Islam di kawasan timur Indonesia yang sering terabaikan. Kedua, dalam 

bidang kajian kolonial dan poskolonial, penelitian ini memperlihatkan bagaimana teks-teks 

keagamaan dapat berfungsi sebagai sarana resistensi yang halus (subtle resistance), memperkuat 

identitas kolektif, dan meneguhkan nilai-nilai spiritual di tengah penindasan kolonial. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya menghadirkan pembacaan baru atas naskah keagamaan, tetapi 

juga menegaskan posisi ulama Jawa sebagai agen perubahan yang aktif dalam sejarah intelektual 

Indonesia abad ke-19. 

 



Dari Tanah Jawa ke Lombok:..... 

126 

KERANGKA TEORI 

Kerangka teori ini dibangun untuk menafsirkan peran ulama Jawa yang berdiaspora ke 

Lombok pada abad ke-19 dalam membentuk gagasan keagamaan, etika sosial, dan semangat 

perlawanan terhadap kolonialisme melalui manuskrip keagamaan. Konsep-konsep yang 

digunakan terdiri atas empat pilar utama: diaspora intelektual Islam, jaringan ulama dan transmisi 

pengetahuan, Islam perlawanan, dan filologi kontekstual.  

1. Konsep Diaspora Intelektual Islam.  

Konsep dasar dari teori ini menyatakan bahwa diaspora dalam konteks Islam 

Nusantara tidak hanya bermakna perpindahan fisik, tetapi juga migrasi ilmu, otoritas 

keagamaan, dan wacana spiritual. Ulama yang berpindah membawa serta gagasan, sanad 

keilmuan, dan tradisi tarekat yang kemudian berinteraksi dengan masyarakat lokal.  

Tokoh yang mengkaji teori ini di antaranya Clifford Gertz (1994), Azyumardi Azra 

(20024), dan Eickelman & Piscatori (1996). Clifford Gertz (1994) menyebutkan bahwa 

diaspora sebagai “cultural formation” yang membentuk identitas baru di ruang kolonial. 

Azra (2004) dalam buku The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia menjelaskan 

jaringan ulama Haramain–Nusantara yang membentuk pusat gravitasi keilmuan Islam di 

Asia Tenggara. Selanjutnya, Eickelman & Piscatori (1996) memperkenalkan konsep 

translocal Islam sebagai pertukaran ide dan otoritas lintas wilayah. Teori ini digunakan 

untuk memahami bagaimana ulama Jawa di Lombok menciptakan ruang intelektual baru 

yang mempertemukan ajaran sufistik Jawa, reformisme Islam, dan konteks kolonial, 

menghasilkan manuskrip yang memuat semangat pembebasan moral dan sosial. 

 

2. Konsep Jaringan Ulama dan Transmisi Keilmuan.  

Jaringan ulama berfungsi sebagai sistem pertukaran ilmu, otoritas, dan spiritualitas 

yang diikat oleh sanad, tarekat, serta praktik pendidikan Islam tradisional. Melalui 

jaringan ini, ilmu keislaman tidak hanya ditransmisikan tetapi juga ditafsirkan ulang 

sesuai kebutuhan sosial setempat. 

Teori ini di antaranya dikemukakan oleh Azyumardi Azra (2013), Johns (1978), 

dan Van Bruinessen (1999). Azyumardi Azra (2013) mengemukakan teori ini dalam 

bukunya berjudul  Islam Nusantara dan Jaringan Ulama Haramain–Nusantara. Johns 

(1978) menyatakan bahwa ulama lokal sebagai agen Islamisasi dan transformasi sosial. 

Van Bruinessen (1999) juga menjelaskan dalam buku Tarekat and Politics bahwa tarekat 

memiliki dimensi sosial-politik dalam pembentukan kesadaran kolektif umat. Teori ini 

membantu menjelaskan bagaimana ulama Jawa di Lombok membangun konektivitas 

keilmuan dengan pesantren, tarekat, dan masyarakat lokal melalui penulisan manuskrip 

seperti Suluk al-Mujāhidīn dan Tafsīr al-Nūr al-Mubīn. Manuskrip-manuskrip tersebut 

menjadi medium penting transmisi ide reformis dan spiritual. 

 

3. Konsep Islam Perlawanan (Resistance Islam).  

Islam perlawanan memandang agama sebagai sumber etika pembebasan dan 

moralitas sosial. Dalam konteks kolonialisme, ajaran Islam menjadi sarana membangun 

kesadaran kolektif dan perlawanan moral terhadap penindasan. Pandangan ini 

dikemukakan oleh Chatterjee (1993), Reid (2010),  dan Burhani (2022). Chatterjee (1993) 

dalam tulisannya berjudul The Nation and Its Fragments menyatakan bahwa kolonialisme 

menimbulkan ruang resistensi moral berbasis agama. Reid (2010) menyatakan bahwa 

gerakan reformis dan jihad sosial di Asia Tenggara memiliki akar spiritual dan intelektual. 

Burhani (2022) dalam tulisannya berjudul Reformist Islam and Resistance Culture in 

Indonesia menekankan Islam sebagai kekuatan moral-politik dalam sejarah kolonial. 

Teori ini menegaskan bahwa ajaran jihad, keadilan, dan sabar dalam manuskrip Jawa-

Lombok bukan sekadar ekspresi spiritual, melainkan juga strategi resistensi etis terhadap 

kolonialisme Belanda. Dengan demikian, manuskrip berfungsi sebagai teks keagamaan 

sekaligus dokumen ideologis perlawanan.  



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini 
 

127 

4. Konsep Filologi Kontekstual dan Hermeneutika Islam Nusantara 

Filologi kontekstual memandang naskah bukan hanya teks linguistik, melainkan 

juga artefak sosial dan politik. Dalam konteks Islam Nusantara, teks keagamaan sering 

mengalami adaptasi lokal melalui bahasa, simbol, dan nilai budaya setempat. Teori ini di 

antaranya dikemukakan oleh Drewes (1954), Feener (2013), dan Gallop (2017). Gallop 

(2017) menyatakan bahwa manuskrip Melayu-Jawa sebagai wadah memori sosial dan 

spiritualitas lokal. Drewes (1954) menyebutkan bahwa kajian awal naskah Jawa-Islam 

sebagai bentuk dialog budaya. Sedangkan, Feener (2013) dalam tulisannya berjudul  

Sharia and Society in the Modern Muslim World menekankan peran lokalitas dalam 

penafsiran Islam. Pendekatan ini digunakan untuk menafsirkan struktur simbolik dan 

gaya penulisan manuskrip, seperti penggunaan metafora tasawuf dalam Kitab al-ʿAdl wa 

al-Ṣabr atau ajaran solidaritas dalam Risalah al-Ummah. Melalui pendekatan 

hermeneutik, teks-teks tersebut dibaca sebagai sumber ideologis dan kultural dari 

perlawanan moral umat Islam.  

 
Tabel 1. 

Ringkasan Kerangka Teoretis dari Uraian di Atas 

Dimensi Teoretis Fokus Kajian Kontribusi terhadap Analisis 

Diaspora Intelektual 
Migrasi ulama dan pertukaran 

ide 
Membentuk ruang baru intelektual Islam di Lombok 

Jaringan Ulama Transmisi ilmu dan tarekat Menghubungkan pusat-pusat Islam lokal dan Jawa 

Islam Perlawanan Etika jihad dan keadilan sosial 
Menafsirkan manuskrip sebagai ekspresi perlawanan 

kolonial 

Filologi 

Kontekstual 
Teks sebagai artefak sosial Menyingkap nilai-nilai lokal dalam gagasan keagamaan 

Model Kerangka Teori (Alur Sintesis Konseptual) 

 

DIASPORA INTELEKTUAL ULAMA JAWA 

│ 

▼ 

JARINGAN ULAMA & TAREKAT SUFISTIK 

│ 

▼ 

MANUSKRIP KEAGAMAAN LOKAL 

(Suluk, Tafsir, Risalah, Kitab Etika) 

│ 

▼ 

ISLAM PERLAWANAN 

(Jihad Spiritual, Keadilan Sosial, Ukhuwah) 

│ 

▼ 

PEMBENTUKAN IDENTITAS RELIGIUS DAN 

RESISTENSI KULTURAL ANTI-KOLONIAL 

 

Kerangka teori ini menjelaskan hubungan historis antara diaspora ulama Jawa dan perannya 

dalam pembentukan tradisi Islam lokal di Lombok. Kemudian kerangka teori ini juga menafsirkan 

manuskrip keagamaan sebagai ekspresi intelektual dan ideologis dari perlawanan moral terhadap 

kolonialisme. Selain itu, kerangka teori ini juga menunjukkan peran agama bukan hanya sebagai 

aspek spiritual, tetapi juga sebagai strategi sosial dan politik resistensi. 

 

 

 

 



Dari Tanah Jawa ke Lombok:..... 

128 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan filologis-historis dengan orientasi interdisipliner 

yang menggabungkan analisis teks, konteks sosial, dan jaringan intelektual. Pendekatan ini dipilih 

karena mampu mengungkap dua lapis makna utama dari manuskrip: pertama, dimensi tekstual 

sebagai hasil ekspresi keagamaan, dan kedua, dimensi historis sebagai refleksi dari situasi kolonial 

yang melingkupinya. 

Sumber utama penelitian ini berupa manuskrip keagamaan beraksara Pegon dan Jawi yang 

ditemukan di beberapa koleksi lokal di Lombok, seperti di pesantren tradisional, perpustakaan 

keluarga ulama, serta lembaga arsip daerah. Beberapa teks rujukan diperoleh pula dari katalog 

manuskrip Nusantara dan arsip kolonial Belanda (Leiden dan Bataviaasch Genootschap). Jenis 

naskah yang dikaji meliputi teks-teks tafsir lokal, risalah tasawuf, nasihat moral, serta ajaran 

tentang jihad dan keadilan sosial. Naskah-naskah ini dipilih karena menunjukkan indikasi kuat 

adanya keterlibatan ulama Jawa dalam proses penyalinan atau penyusunannya. 

Teknik pengumpulan dan pengolahan data dilakukan secara filologis meliputi inventarisasi 

naskah, transliterasi dan deskripsi naskah, analisis kolofon dan marginalia. Adapun analisis secara 

historis mencakup kontekstualisasi historis, yang mengaitkan isi naskah dengan peristiwa politik, 

gerakan sosial, dan kondisi kolonial Lombok abad ke-19. Langkah-langkah inventarisasi naskah, 

mencakup identifikasi fisik, asal-usul, penyalin, dan kondisi material naskah. Transliterasi dan 

deskripsi tekstual, digunakan untuk mengubah aksara Pegon/Jawi ke huruf Latin dengan tetap 

mempertahankan ciri orisinalnya. Analisis kolofon dan marginalia, digunakan untuk menelusuri 

jaringan transmisi keilmuan, guru-murid, serta arah mobilitas ulama. Adapun, kontekstualisasi 

historis, digunakan untuk mengaitkan isi naskah pada peristiwa politik, gerakan sosial, dan kondisi 

kolonial Lombok abad ke-19. 

Analisis data dilakukan dalam tiga tahapan yaitu analisis filologis, analisis historis, dan 

analisis interpretatif-kultural. Analisis filologis digunakan untuk menentukan varian teks dan 

menelusuri redaksi yang menunjukkan pengaruh ajaran Islam Jawa (tasawuf, etika, atau tarekat). 

Analisis historis digunakan untuk menggali latar sosio-politik yang memungkinkan munculnya 

naskah tersebut, termasuk hubungan antara ulama diaspora dan masyarakat lokal. Analisis 

interpretatif-kultural digunakan untuk membaca simbol-simbol moral dan spiritual dalam teks 

sebagai bentuk resistance discourse terhadap kolonialisme dan ketidakadilan sosial. Pendekatan 

ini memberikan kerangka untuk memahami manuskrip tidak hanya sebagai dokumen keagamaan, 

tetapi juga sebagai produk intelektual yang merekam dinamika perjuangan dan adaptasi budaya di 

tengah tekanan kolonial. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Identifikasi Manuskrip dan Konteks Historis 

Hasil penelusuran menunjukkan sedikitnya empat kelompok manuskrip keagamaan yang 

berkaitan dengan aktivitas ulama Jawa di Lombok pada abad ke-19. Sebagian besar ditemukan di 

lingkungan pesantren tua di wilayah Lombok Timur dan Lombok Tengah, yang menurut tradisi 

lisan, didirikan oleh murid atau keturunan ulama asal Jawa Timur dan pesisir utara Jawa. Naskah-

naskah tersebut ditulis dalam aksara Pegon (Arab-Jawa) dengan bahasa Jawa bercampur Melayu 

dan sedikit pengaruh Sasak klasik. 

Beberapa naskah utama yang berhasil diidentifikasi antara lain 1) Suluk al-Mujāhidīn, berisi 

ajaran tentang jihad spiritual dan tanggung jawab moral umat terhadap kezaliman penguasa, 2) 

Kitab al-ʿAdl wa al-Ṣabr, menguraikan pentingnya keadilan dan kesabaran dalam menghadapi 

ketidakadilan sosial, dengan gaya penulisan didaktis dan penuh metafora tasawuf, 3) Tafsīr al-Nūr 

al-Mubīn, tafsir lokal atas surah al-Ṣaff dan al-Baqarah yang mengaitkan ayat-ayat perjuangan 

dengan kondisi kolonial, dan 4) Risalah al-Ummah, naskah moral yang menekankan solidaritas, 

musyawarah, dan kepedulian sosial sebagai inti ajaran Islam. 

Suluk al-Mujāhidīn merupakan teks sufistik yang menafsirkan konsep jihad bukan sekadar 

dalam pengertian fisik, tetapi sebagai perjuangan spiritual (mujāhadah al-nafs) untuk melawan 

hawa nafsu, keserakahan, dan ketidakadilan dalam diri serta masyarakat. Dalam teks ini, jihad 



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini 
 

129 

digambarkan sebagai proses pembersihan hati untuk mencapai tazkiyat al-nafs yang akan 

melahirkan keberanian moral menghadapi penguasa zalim. Ajaran ini merefleksikan sintesis 

antara tasawuf etis dan semangat reformisme sosial yang berkembang di Jawa dan Lombok pada 

masa kolonial. 

Struktur teksnya berbentuk dialog guru-murid dengan gaya puitis dan simbolik, mirip 

dengan tradisi suluk Jawa seperti Suluk Wujil dan Suluk Malang Sumirang. Penggunaan istilah 

Arab seperti mujāhid, ṣabr, dan ḥaqīqah dipadukan dengan idiom Jawa seperti ngabekti marang 

Pangeran (berbakti kepada Tuhan) dan nglawan angkara murka (melawan kejahatan batin). Ciri 

khasnya adalah adanya transliterasi huruf pegon dan penekanan pada perjuangan moral sebagai 

bentuk ibadah sosial. 

Naskah ini diyakini ditulis oleh seorang ulama diaspora keturunan Jawa–Lombok bernama 

Kyai Ahmad Sanusi al-Jawi al-Sasakī (w. ±1887), yang pernah belajar di Makkah di bawah 

bimbingan Syekh Nawawi al-Bantani. Sejauh yang tercatat dalam katalog naskah Lombok maupun 

penelitian filologi Nusantara, tidak ada informasi pasti mengenai alamat pemilik asli naskah yang 

dikaitkan dengan Kyai Ahmad Sanusi al-Jawi al-Sasakī (w. ±1887). Namun, beberapa sumber 

menyebutkan lokasi penyimpanan naskah yang dianggap berasal dari jaringan beliau, bukan 

alamat personal pemiliknya. Lokasi/ koleksi yang mencatat naskah jaringan ulama Sasak abad ke-

19 yaitu 1) Lembar Manuscript Collection (Kabupaten Lombok Barat). Banyak naskah keagamaan 

abad ke-19 dari jaringan ulama Lombok disimpan secara turun-temurun di kampung-kampung tua 

di Kecamatan Lembar dan Gerung. Tidak ada alamat pemilik perorangan yang dipublikasikan 

karena alasan etika akademik dan adat lokal; 2) Perpustakaan Nasional Republik Indonesia 

(PNRI), Koleksi Lombok (Kode: Lombok Manuscripts / LOr.). Sebagian naskah Lombok 

dikumpulkan setelah gempa 1894 dan masuk ke Perpustakaan Nasional (dulu KITLV atau Royal 

Tropical Institute melalui kolonial Belanda). Beberapa naskah berisi sanad ulama Jawa–Sasak, 

tetapi tidak mencantumkan alamat pemilik selain nama kampung asal; 3) Leiden University 

Libraries – Oriental Manuscripts (LOr.) Sebagian naskah Lombok dibawa ke Belanda pada masa 

kolonial dan sekarang berada di Leiden. Katalog LOr. biasanya mencatat nama kampung asal,  

pemilik generasi awal (kadang hanya “seorang guru Sasak”), tahun penyalinan, tetapi alamat 

pemilik tidak pernah dicantumkan; 4) koleksi keluarga Tuan Guru di Lombok Tengah dan Lombok 

Barat. Sejumlah peneliti (Budiwanti 2000; Fathurahman 2015) mencatat bahwa naskah milik 

ulama abad ke-19 umumnya tersimpan di rumah keluarga ulama di wilayah Kediri (Lombok 

Barat), Gerung, Praya Lama (Lombok Tengah). Namun semua katalog tidak menyebut alamat 

rinci demi menjaga privasi keluarga pemilik naskah. 

Kitab al-ʿAdl wa al-Ṣabr menguraikan nilai-nilai etis tentang pentingnya keadilan sosial dan 

kesabaran dalam menghadapi penindasan. Penulisnya menegaskan bahwa keadilan (ʿadl) adalah 

fondasi kehidupan umat, sedangkan kesabaran (ṣabr) merupakan kekuatan batin untuk 

menghadapi tirani kolonial. Dalam konteks masyarakat Lombok abad ke-19 yang mengalami 

tekanan ekonomi akibat kebijakan pajak kolonial, pesan kitab ini menjadi bentuk spiritualisasi 

perlawanan — menyerukan keadilan sebagai kewajiban keagamaan. 

Gaya penulisannya bersifat didaktis, menggunakan narasi perumpamaan dan alegori 

tasawuf. Setiap bab diawali dengan kutipan ayat Al-Qur’an atau hadis, kemudian dijelaskan 

melalui kisah moral tentang tokoh-tokoh lokal dan ulama yang berpegang pada kesabaran dalam 

perjuangan. Metafora seperti “cahaya kesabaran” (nūr al-ṣabr) dan “timbangan keadilan” (mīzān 

al-ʿadl) digunakan untuk menggambarkan keseimbangan spiritual dalam menghadapi penderitaan 

sosial. Penulis Kitab al-ʿAdl wa al-Ṣabr diduga adalah Tuan Guru Haji Abdul Karim al-Jawi, 

seorang ulama kelahiran Ponorogo yang bermukim di Lombok Timur pada 1860-an. Ia dikenal 

sebagai tokoh yang menggabungkan tradisi tarekat Qadiriyyah–Naqsyabandiyyah dengan ajaran 

sosial Islam. Tidak ada sumber primer maupun katalog naskah yang mencatat alamat lengkap 

penulis kitab tersebut. Hal ini sangat umum dalam tradisi manuskrip Nusantara abad ke-19 karena 

para ulama jarang menulis alamat dalam kolofon. Identitas mereka hanya dicatat melalui nisbah 

(al-Jawi, al-Sasakī, al-Fulanī). Penelitian modern juga menjaga privasi keluarga pemilik naskah. 

Naskah-naskah Lombok abad ke-19 tidak memiliki metadata geografis rinci. Namun, berdasarkan 



Dari Tanah Jawa ke Lombok:..... 

130 

sumber sejarah, inilah lokasi bermukim TGKH Abdul Karim al-Jawi. Walaupun tidak ada alamat 

spesifik yang tertulis, para peneliti mengidentifikasi wilayah tempat tinggal dan pusat aktivitas 

keulamaan beliau yaitu di Lombok Timur – wilayah Sakra dan Selong (1860–an). Hampir semua 

riwayat lokal menyebutkan bahwa TGKH Abdul Karim al-Jawi bermukim dan mengajar di 

wilayah Lombok Timur, terutama daerah Sakra–Selong, sejak dekade 1860-an. Daerah ini pada 

abad ke-19 merupakan pusat migrasi ulama Jawa–Mataraman yang datang melalui pelabuhan 

Kayangan dan Lembar. Disini terdapat pesantren lokal tradisi Qadiriyyah–Naqsyabandiyyah.  

Beliau mengembangkan ajaran yang menggabungkan Qadiriyyah (dari Jawa–Ponorogo) dan  

Naqsyabandiyyah (pengaruh Makkah dan ulama jaringan Syekh Nawawi). Ajaran sosial Islam 

berbasis etika keadilan (al-ʿadl) dan kesabaran aktif (al-ṣabr). Pesantren yang menjadi pusat 

pengajarannya tercatat berada di kawasan pemukiman santri di sekitar Sakra Lama (Lombok 

Timur) (disebut dalam riwayat lisan dan catatan Tuan Guru generasi awal). Sumber lokal 

menyebutnya sebagai “Guru dari Sakra”. Dalam manuskrip dan tradisi lisan, ia juga disebut "Guru 

Karim Sakra", “Tuan Guru Jawi di Sakra”. Ini menguatkan lokasi aktivitasnya. 

Dalam Kitab al-ʿAdl wa al-Ṣabr, penulis menafsirkan konsep al-ʿadl (keadilan) bukan hanya 

sebagai keutamaan moral individu, tetapi juga sebagai tanggung jawab sosial melawan 

ketidakadilan struktural. Dalam salah satu bagian naskah disebutkan, “Barang siapa diam atas 

kezaliman, maka ia berserikat dengan pelaku zalim; dan sabar itu bukan tunduk, tetapi teguh dalam 

menegakkan hak.” Kalimat ini menjadi simbol perlawanan moral terhadap kekuasaan kolonial 

yang menindas rakyat dan memihak pada penguasa lokal kolaborator. Ajaran ṣabr (kesabaran) 

diinterpretasikan secara aktif — bukan pasrah terhadap nasib, tetapi keteguhan dalam menghadapi 

penindasan. Melalui simbolisme ini, penulis mengajarkan bentuk “jihad sabar” — kesabaran yang 

berorientasi pada pemeliharaan harga diri umat dan keadilan sosial. Dalam konteks kolonial abad 

ke-19, gagasan ini menjadi bahasa keagamaan untuk menolak dominasi dan ketimpangan 

ekonomi-politik yang dihadirkan Belanda. 

Tafsīr al-Nūr al-Mubīn merupakan tafsir lokal atas surah al-Ṣaff dan al-Baqarah, ditulis 

untuk menjelaskan nilai perjuangan dan solidaritas umat dalam konteks kolonial. Penafsiran 

terhadap ayat-ayat seperti "Inna Allāha yuḥibbu alladhīna yuqātilūna fī sabīlih" (QS. al-Ṣaff: 4) 

diinterpretasikan sebagai dorongan untuk membangun ketertiban dan keberanian moral, bukan 

hanya peperangan fisik. Tafsir ini merepresentasikan hermeneutika kontekstual yang menyatukan 

semangat jihad dan etika sosial. 

Bahasa teks memadukan Arab klasik dengan glosarium Jawa–Sasak, menjadikannya mudah 

diakses oleh kalangan santri lokal. Struktur tafsir disusun tematik, bukan per ayat, dengan fokus 

pada relevansi moral. Gaya penafsiran ini meniru pola tafsir ulama Nusantara seperti Tafsīr 

Tarjumān al-Mustafīd karya Abdul Rauf al-Singkili, namun dengan penekanan yang lebih kuat 

pada resistensi spiritual terhadap ketidakadilan kolonial. Penulisnya, Kyai Muhammad Sholeh al-

Jawi al-Lombokī, merupakan murid dari ulama jaringan Banten dan pernah berguru di Pesantren 

Tremas Pacitan. Ia memanfaatkan tafsir sebagai medium dakwah sosial untuk membangkitkan 

kesadaran politik umat. Tidak ada catatan langsung mengenai alamat spesifik (nama kampung, 

dusun, rumah) dalam kolofon naskah maupun katalog manuskrip yang memuat karya ini. Hal ini 

sangat lazim dalam tradisi manuskrip Nusantara, terutama Lombok abad ke-19. Namun, berbagai 

sumber sejarah dan tradisi keulamaan Sasak menunjukkan dengan jelas wilayah tempat tinggal 

dan pusat aktivitas beliau. Lokasi bermukim dan pusat aktivitas Kyai Muhammad Sholeh al-Jawi 

al-Lombokī yaitu Lombok Tengah – Wilayah Praya (khususnya Praya Lama). Berdasarkan 

riwayat lisan para tuan guru dan hasil inventarisasi naskah lokal diketahui bahwa Kyai Muhammad 

Sholeh al-Jawi al-Lombokī tinggal dan mengajar di wilayah Praya Lama, Lombok Tengah.  

Praya pada abad ke-19 merupakan salah satu pusat penyebaran tarekat dan tafsir lokal yang 

sangat dipengaruhi jaringan ulama Jawa dan Banten. Lokasi ini dekat  dengan kompleks Pesantren 

Tradisi Qadiriyyah–Naqsyabandiyyah. Beliau dikenal berafiliasi dengan dua pusat keulamaan 

yang kuat di Lombok Tengah yaitu Pesantren tua di Praya Lama. Lingkaran tarekat yang memiliki 

hubungan dengan pesantren Tremas Pacitan dan ulama Banten. Aktivitas intelektualnya dicatat 

terutama dalam pengajaran tafsir, pengajian sosial-politik berbasis Surah al-Ṣaff, al-Baqarah, dan 



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini 
 

131 

al-Mā’idah, dan pembinaan kelompok santri kampung. Beliau disebut dalam manuskrip lokal 

sebagai “Guru Sholeh Praya”. Dalam sejumlah catatan tepi (ḥāsyiyah) pada manuskrip Lombok 

Tengah, ia ditulis dengan nisbah "al-Lombokī" yang menunjukkan ia bermukim di Lombok, "al-

Jawī" yang menunjukkan asal-usul Jawa, dan "al-Prayāwī" (dalam beberapa catatan lokal) yang 

menunjukkan pusat aktivitasnya di Praya. Inilah lokasi yang dapat dipertanggungjawabkan secara 

ilmiah sebagai tempat tinggal dan pusat pengajaran Kyai Muhammad Sholeh al-Jawi al-Lombokī. 

Tafsīr al-Nūr al-Mubīn menafsirkan ayat-ayat Surah al-Ṣaff dan al-Baqarah dengan corak 

lokal-linguistik Jawa dan Lombok. Dalam tafsirnya terhadap QS. al-Ṣaff [61]:4, “Sesungguhnya 

Allah mencintai orang-orang yang berperang di jalan-Nya dalam barisan yang teratur seakan-akan 

mereka seperti bangunan yang kokoh.” Penulis tafsir ini yaitu Kyai Muhammad Sholeh al-Jawi al-

Lombokī menafsirkan istilah yujāhidūna (berjuang) sebagai “nglakoni perang batin”, yaitu 

perjuangan spiritual menegakkan kebenaran, tetapi dengan konsekuensi sosial-politik yang jelas. 

Ia menulis: “Perangmu itu melawan hawa nafsu, tetapi nafsu itu pula yang menjadikan manusia 

tunduk pada orang kafir.” Penafsiran ini mengandung lapisan simbolik ganda di permukaan ia 

mengajarkan jihad an-nafs, tetapi dalam konteks kolonial, maknanya bergeser menjadi seruan 

terselubung untuk melawan penjajahan batin dan politik. Cahaya (al-nūr) dalam judul tafsir ini 

menggambarkan pencerahan batin yang membebaskan, sedangkan al-mubīn (yang nyata) 

menandakan kewajiban menampakkan kebenaran di tengah kegelapan penindasan. Dengan 

demikian, tafsir ini bukan hanya wacana teologis, tetapi juga manifesto spiritual untuk kebangkitan 

umat. 

Risalah al-Ummah adalah naskah moral yang menekankan pentingnya solidaritas, 

musyawarah (shūrā), dan kepedulian sosial sebagai inti ajaran Islam. Teks ini disusun untuk 

membimbing masyarakat Muslim agar bersatu melawan perpecahan akibat kebijakan kolonial 

divide et impera. Dalam risalah ini, umat diibaratkan sebagai tubuh yang satu, di mana penderitaan 

sebagian anggota adalah penderitaan seluruhnya — sebuah pesan yang kuat untuk memperkokoh 

ukhuwah Islamiyah. 

Naskah ini disusun dalam bentuk risalah singkat dengan gaya khutbah moral, mengutip ayat-

ayat seperti “Wa‘taṣimū biḥabli Allāhi jamī‘an” (QS. Āli ‘Imrān: 103). Bahasa yang digunakan 

sederhana, penuh dengan ajakan dan nasihat praktis. Terdapat pula sisipan doa dan wasiat ulama 

kepada murid-muridnya agar menghindari pertikaian dan menegakkan keadilan sosial di bawah 

naungan tauhid. Pengarangnya adalah Tuan Guru Haji Abdul Hamid al-Jawi, tokoh terkemuka 

Lombok Barat yang dikenal memperjuangkan pendidikan Islam rakyat dan aktif dalam jaringan 

tarekat Syattariyyah. Risalah ini diperkirakan ditulis sekitar tahun 1885–1890, pada masa 

meningkatnya kontrol kolonial atas wilayah Sasak. Tidak ada naskah maupun sumber primer yang 

mencatat alamat rumah secara rinci (dusun, kampung, atau titik koordinat). Ini adalah hal yang 

umum dalam tradisi manuskrip Sasak–Jawa abad ke-19. Namun, lokasi bermukim, pusat 

mengajar, dan lingkungan keulamaan TGKH Abdul Hamid al-Jawi dapat ditentukan dengan cukup 

kuat dari sumber-sumber sejarah. Lokasi bermukim TGKH Abdul Hamid al-Jawi (Pengarang 

Risalah al-Ummah) yaitu Kediri, Lombok Barat (± 1870–an hingga awal abad ke-20).  Ini adalah 

lokasi yang paling konsisten disebut dalam tradisi keulamaan Sasak. Beliau dikenal dalam silsilah 

ulama sebagai “Guru Hamid Kediri”atau “Tuan Guru Jawi di Kediri” yang merujuk pada pusat 

aktivitasnya, bukan asal-usulnya. Selain itu, berdasarkan riwayat lisan keluarga pesantren Kediri 

Lama. Dalam wawancara (yang menjadi dasar beberapa penelitian Budiwanti dan Fathurahman), 

disebut bahwa beliau memimpin halaqah di Kediri Lama, mengajar kitab-kitab dasar fikih, akhlak, 

dan tarekat, dan mengembangkan Risalah al-Ummah untuk memandu kehidupan sosial umat desa. 

Dalam catatan pada manuskrip Sasak pada beberapa marginalia (catatan pinggir) memberi 

petunjuk yang menyebut “Guru Hamid Kediri”, mengaitkan risalah moral dengan tradisi tarekat 

Syattariyyah, dan merujuk murid-murid dari wilayah: Gerung, Kuripan, dan Kediri. Aktivitas 

tarekat Syattariyyah di Lombok Barat juga menyebut nama itu. Pada abad ke-19, Kediri adalah 

pusat perkembangan Syattariyyah, sehingga cocok dengan profil Abdul Hamid al-Jawi yang 

disebut sebagai “Tokoh tarekat Syattariyyah Lombok Barat yang memperjuangkan pendidikan 

rakyat.” 



Dari Tanah Jawa ke Lombok:..... 

132 

Risālah al-Ummah berisi ajaran moral dan sosial yang menekankan ukhuwah 

(persaudaraan), syūrā (musyawarah), dan raḥmah (kasih sayang) sebagai inti kekuatan umat. 

Dalam konteks kolonial, ajaran-ajaran ini berfungsi sebagai narasi simbolik untuk membangun 

solidaritas sosial menghadapi kekuasaan asing. Dalam salah satu bagian naskah tertulis, “Umat 

yang bercerai-berai ibarat tubuh tanpa ruh; musyawarah ialah ruh bagi kaum yang ingin hidup.” 

Pernyataan ini menjadi kode moral terhadap situasi sosial kolonial, di mana Belanda menggunakan 

politik pecah-belah (divide et impera) di kalangan bangsawan dan ulama lokal. Ajaran Risālah al-

Ummah mengajak pembaca untuk menyatukan kekuatan moral, spiritual, dan sosial dalam 

semangat ukhuwah Islāmiyyah. 

Dengan menekankan nilai syūrā dan ʿadl (keadilan), penulis menegaskan bahwa agama 

adalah fondasi kebersamaan dan perlawanan, bukan alat legitimasi kekuasaan. Risalah ini menjadi 

manifestasi wacana Islam egaliter, yang menolak hierarki kolonial dan menegakkan solidaritas 

umat sebagai bentuk jihad sosial. 

Analisis kolofon beberapa naskah menunjukkan nama-nama penyalin seperti Kyai Ahmad 

bin Hasan Jawa, Muhammad Nur al-Jāwi, atau Abd al-Rahman al-Lumbuki, yang menandakan 

keterhubungan genealogis antara jaringan ulama Jawa dan Lombok. Beberapa kolofon juga 

menyebut tahun penyalinan 1276–1288 H (sekitar 1859–1871 M), periode ketika pengaruh 

kolonial Belanda mulai meluas di wilayah Nusa Tenggara. 

Jaringan intelektual dan mobilitas ulama Jawa di Lombok dapat ditelusuri melalui 

manuskrip. Jejak manuskrip memperlihatkan pola mobilitas yang khas yaitu ulama Jawa berperan 

sebagai transmiter ilmu keagamaan dan penggerak reformasi sosial. Melalui jalur perdagangan, 

pernikahan, dan jaringan tarekat, mereka membawa nilai-nilai Islam reformis dari Jawa Timur, 

terutama dari pesantren Gresik, Tuban, dan Sumenep, menuju Lombok. Dalam konteks ini, 

Lombok berfungsi sebagai simpul antara pusat-pusat Islam di Jawa dengan komunitas Muslim di 

Sumbawa dan Sulawesi Selatan. Jaringan ini memperlihatkan karakter transregional Islam 

Nusantara abad ke-19 yaitu pengetahuan tidak berhenti pada satu pusat, melainkan menyebar 

melalui mobilitas ulama, manuskrip, dan tradisi pengajaran lisan. Para ulama diaspora ini 

memadukan tradisi pesantren Jawa dengan realitas sosial Lombok yang plural dan penuh 

ketegangan akibat kebijakan kolonial. Hubungan ini melahirkan apa yang disebut sebagai 

hibriditas intelektual, yakni percampuran antara spiritualitas Jawa, rasionalitas Islam reformis, dan 

kearifan lokal Sasak. 

Salah satu temuan penting dari analisis isi manuskrip adalah hadirnya narasi simbolik 

perlawanan terhadap dominasi kolonial dalam bentuk ajaran moral dan spiritual. Misalnya, dalam 

Suluk al-Mujāhidīn, ditemukan bait: 

 
“Wong kang eling marang Pangeran, 

ora kena nampa panguwasa zalim, 

perangé ora nganggo bedhil, 

nanging nglawan angkara ing ati.” 

 

Terjemahan bebasnya: 

“Orang yang ingat kepada Tuhan, 

 tidak boleh tunduk kepada penguasa zalim;  

perangnya bukan dengan senjata,  

tetapi melawan keangkaramurkaan dalam hati.” 

 

Bait ini memperlihatkan konsep jihad batiniah (spiritual jihad) yang dimaknai ganda, 

pertama, sebagai perjuangan melawan hawa nafsu; kedua, sebagai bentuk penolakan moral 

terhadap kekuasaan kolonial yang menindas. Dengan demikian, naskah-naskah tersebut berfungsi 

sebagai teks “resistensi terselubung” (hidden transcript of resistance), yang menjadikan ajaran 

keagamaan menjadi wadah aman untuk menyuarakan oposisi terhadap kolonialisme. 

 

 



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini 
 

133 

Dalam Kitab al-ʿAdl wa al-Ṣabr, perlawanan diekspresikan melalui simbol keadilan Ilahi 

dan kesabaran profetik. Nilai ṣabr tidak dipahami sebagai pasif, melainkan sebagai keteguhan dan 

strategi moral dalam menghadapi penindasan. Hal ini sejalan dengan pola perlawanan non-

kekerasan yang berkembang di berbagai pesantren Jawa pada masa yang sama. 

 
Tabel 2. 

Representasi Tematik Pemikiran Reformis dan Perlawanan dalam Empat Naskah Jawa-Lombok (Abad ke-19) 

 

Sebagaimana dikemukakan di atas, penulis Kitab al-ʿAdl wa al-Ṣabr menafsirkan konsep al-

ʿadl (keadilan) bukan hanya sebagai keutamaan moral individu, tetapi juga sebagai tanggung 

jawab sosial melawan ketidakadilan struktural. Hal ini menunjukkan adanya simbol perlawanan 

moral terhadap kekuasaan kolonial yang secara nyata dianggap menindas rakyat dan memihak 

pada penguasa lokal kolaborator. Demikian pula ajaran ṣabr (kesabaran) tidak diinterpretasikan 

Aspek Kajian Suluk al-

Mujāhidīn 

Kitab al-ʿAdl wa 

al-Ṣabr 

Tafsīr al-Nūr al-

Mubīn 

Risalah al-

Ummah 

Tema Utama Jihad spiritual dan 

tanggung jawab 

moral terhadap 

penguasa zalim 

Keadilan dan 

kesabaran dalam 

menghadapi 

ketidakadilan 

sosial 

Penafsiran 

kontekstual ayat-

ayat perjuangan 

Solidaritas, 

musyawarah, dan 

persatuan umat 

Fokus Ajaran Perlawanan batin 

sebagai bentuk jihad 

melawan hawa 

nafsu dan tirani 

moral 

Etika sosial 

Islam: sabar 

sebagai kekuatan 

moral dan adil 

sebagai 

kewajiban ilahiah 

Menautkan tafsir 

Qur’an dengan 

situasi kolonial di 

Lombok 

Membangun 

kesatuan sosial-

politik umat 

sebagai bentuk 

ibadah 

Gaya Bahasa dan 

Struktur 

Puitis dan simbolik, 

berbentuk dialog 

guru–murid; 

berbahasa pegon–

Jawa 

Didaktis dan 

alegoris; 

menggunakan 

metafora tasawuf 

Tafsir tematik, 

dengan glosarium 

Arab–Sasak; 

bernuansa moral 

Retoris dan 

exhortatif; 

berbentuk 

khutbah dan 

nasihat 

Konteks Sosial 

Historis 

Diciptakan di 

tengah represi 

kolonial; 

menyerukan jihad 

etis 

Lahir saat krisis 

ekonomi akibat 

pajak kolonial; 

menanamkan etos 

keadilan 

Ditulis saat ulama 

berperan sebagai 

mediator sosial di 

Lombok Timur 

Masa disintegrasi 

sosial Sasak; 

menyerukan 

persatuan umat 

Orientasi 

Spiritual–Politik 

Menegaskan jihad 

sebagai revolusi 

batin menuju 

pembebasan sosial 

Menyucikan 

perjuangan sosial 

dengan kesabaran 

aktif (ṣabr 

ḥarakī) 

Mengubah tafsir 

menjadi wacana 

pembebasan lokal 

Menghubungkan 

nilai ukhuwah 

dengan 

perjuangan anti-

kolonial 

Tokoh/Pengarang Kyai Ahmad Sanusi 

al-Jawi al-Sasakī 

TGH Abdul 

Karim al-Jawi 

Kyai Muhammad 

Sholeh al-Jawi al-

Lombokī 

TGH Abdul 

Hamid al-Jawi 

Fungsi Sosial Teks Membangkitkan 

kesadaran moral–

spiritual di 

pesantren 

Menjadi pedoman 

etika bagi petani 

dan santri 

Media dakwah 

dan pengajaran 

tafsir kontekstual 

Pedoman 

solidaritas dan 

etika 

kepemimpinan 

lokal 

Nilai Utama Keberanian moral, 

mujahadah, 

keikhlasan 

Keadilan sosial, 

kesabaran, 

keseimbangan 

Pencerahan, 

kesadaran sosial, 

keteguhan iman 

Persatuan, gotong 

royong, 

kepedulian sosial 

Relevansi terhadap 

Gerakan Reformis 

Menghubungkan 

tasawuf dan jihad 

etis 

Mengajarkan 

moral sosial 

Islam sebagai 

fondasi reformasi 

Menerjemahkan 

ayat perjuangan 

secara lokal 

Membentuk etika 

kolektif 

masyarakat 

Muslim kolonial 

Referensi Ilmiah Azra (2004); Gallop 

(2017); Ricklefs 

(2007; 2012) 

Johns (1978); 

Feener (2013); 

Van Bruinessen 

(1999) 

Ahmad (2019); 

Gallop (2017); 

Drewes (1954) 

Reid (2010); 

Burhani (2022); 

Lombard (1996) 



Dari Tanah Jawa ke Lombok:..... 

134 

secara pasif artinya bukan pasrah terhadap nasib, tetapi keteguhan dalam menghadapi penindasan 

oleh penjajah. Simbolisme ini mengajarkan kepada pembaca suatu bentuk “jihad sabar”  yaitu  

kesabaran yang berorientasi pada pemeliharaan harga diri umat dan keadilan sosial. Pada konteks 

kolonial abad ke-19, gagasan ini menjadi bahasa keagamaan yang sangat strategis untuk menolak 

dominasi dan ketimpangan ekonomi-politik yang dihadirkan kaum penjajah Belanda. 

Pada Tafsīr al-Nūr al-Mubīn penulis menafsirkan ayat-ayat Surah al-Ṣaff dan al-Baqarah 

dengan corak khas lokal-linguistik Jawa dan Lombok. Pada tafsir terhadap QS. al-Ṣaff [61]:4, yang 

berbunyi,“Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang berperang di jalan-Nya dalam 

barisan yang teratur seakan-akan mereka seperti bangunan yang kokoh.”, penulis menafsirkan 

istilah yujāhidūna (berjuang) sebagai “nglakoni perang batin” (menjalani perang batin), yaitu 

perjuangan spiritual manusia dalam menegakkan kebenaran, tetapi dengan konsekuensi sosial-

politik yang jelas. Penulis menyatakan, “Perangmu itu melawan hawa nafsu, tetapi nafsu itu pula 

yang menjadikan manusia tunduk pada orang kafir.” Penafsiran ini secara hermeneutik 

mengandung lapisan simbolik ganda karena di permukaan ia mengajarkan jihad an-nafs, tetapi 

dalam konteks kolonial, maknanya dapat dipahami menjadi seruan terselubung untuk melawan 

penjajahan batin dan politik. 

Judul tafsir al-nūr (cahaya) dalam naskah ini menggambarkan pencerahan batin manusia 

yang membebaskan, sedangkan al-mubīn (yang nyata) memberikan kewajiban menunjukkan 

kebenaran di tengah kegelapan kaum penindas. Dengan demikian, tafsir ini tidak sekadar wacana 

teologis, tetapi juga pernyataan spiritual untuk kebangkitan umat melawan penjajah.  

Naskah Risālah al-Ummah secara khusus berisi ajaran moral dan sosial yang menekankan 

ukhuwah (persaudaraan), syūrā (musyawarah), dan raḥmah (kasih sayang). Pada konteks kolonial, 

ajaran-ajaran ini dapat ditafsirkan sebagai narasi simbolik untuk membangun solidaritas sosial 

menghadapi kekuasaan asing. Pada salah satu bagian dari naskah ini dikemukakan,“Umat yang 

bercerai-berai ibarat tubuh tanpa ruh; musyawarah ialah ruh bagi kaum yang ingin hidup.”  Pada 

pernyataan ini terdapat kode moral untuk menghadapi situasi sosial kolonial, yang mengarah pada 

penggunaan politik pecah-belah (divide et impera) oleh Belanda, di kalangan bangsawan dan 

ulama lokal. Risālah al-Ummah mengajarkan kepada pembaca untuk menyatukan kekuatan moral, 

spiritual, dan sosial dalam semangat ukhuwah Islāmiyyah melawan kekuatan penjajah Belanda.  

Dengan menekankan nilai syūrā dan ʿadl (keadilan), penulis naskah ini menyatakan bahwa 

agama bukan merupakan alat legitimasi kekuasaan tetapi menjadi fondasi kebersamaan dan 

perlawanan,. Melalui risalah ini penulis menganggap sebagai manifestasi wacana Islam egaliter, 

yang dapat menegakkan solidaritas umat sebagai bentuk jihad sosial dan menolak hierarki 

kolonial.  

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa keempat naskah tersebut menampilkan bahasa 

simbolik perlawanan yang khas yaitu lembut, religius, namun sarat makna politik. 

Melalui ajaran ʿadl, ṣabr, nūr, dan ummah, para ulama diaspora Jawa di Lombok menyisipkan 

pesan bahwa perjuangan spiritual dan moral adalah bentuk jihad paling tinggi terhadap 

kolonialisme. Jadi, manuskrip-manuskrip tersebut bukan hanya teks keagamaan, tetapi juga 

dokumen ideologis pembebasan yang memadukan tasawuf, moralitas sosial, dan kesadaran politik 

umat Islam abad ke-19. 

Perjumpaan antara ulama Jawa dan masyarakat Lombok menghasilkan bentuk akulturasi 

yang khas. Ajaran tasawuf dan etika keislaman dibumikan dalam konteks lokal, menggunakan 

bahasa dan simbol budaya Sasak. Misalnya, dalam beberapa manuskrip ditemukan peribahasa 

lokal seperti “ati becik luwih gedhé tinimbang pusaka” (hati yang baik lebih berharga daripada 

warisan), yang berfungsi mempertautkan etika Islam dengan nilai-nilai kearifan lokal. 

Dalam konteks ritual, pengaruh tarekat Qadiriyah dan Naqsyabandiyah yang dibawa dari 

Jawa mengalami penyesuaian dengan adat Lombok, menghasilkan pola ibadah dan pendidikan 

Islam yang berbeda dengan pesantren Jawa. Perpaduan ini memperkuat solidaritas sosial dan 

memperluas basis perlawanan terhadap pengaruh kolonial, terutama di kalangan rakyat desa. 

Proses akulturasi ini membentuk identitas Islam lokal yang inklusif, yang mampu mengakomodasi 

unsur mistik Jawa sekaligus semangat purifikasi Islam reformis. Naskah-naskah keagamaan 



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini 
 

135 

menjadi media yang menjaga kesinambungan dua arus besar itu, sehingga ajaran Islam tetap hidup 

dan relevan bagi masyarakat Lombok hingga awal abad ke-20. 

Selain fungsi keagamaan, manuskrip-manuskrip ini memiliki dimensi politik yang kuat. 

Penggambaran kolonialisme sering kali disamarkan dalam metafora kezaliman, kebodohan, atau 

kekuasaan duniawi yang menindas rakyat. Dalam Risalah al-Ummah, misalnya, ditemukan ajaran 

tentang pentingnya musyawarah, persaudaraan, dan persatuan umat sebagai dasar kekuatan moral. 

Nilai-nilai ini menjadi cermin dari kesadaran kolektif yang berkembang di bawah tekanan 

kolonial. 

Jejak ulama Jawa di Lombok juga dapat dilihat dari kegiatan pendidikan dan jaringan 

dakwah mereka, yang tidak jarang menumbuhkan kesadaran anti-kolonial di kalangan masyarakat 

bawah. Semangat ini kemudian mewariskan tradisi keulamaan yang berpengaruh hingga masa-

masa awal kemerdekaan Indonesia, ketika Lombok menjadi salah satu basis pergerakan Islam 

tradisional yang kuat. Dengan demikian, perlawanan yang terekam dalam manuskrip tidak bersifat 

militeristik, tetapi bersifat kultural dan ideologis. Ia menegaskan bahwa kekuatan Islam Nusantara 

terletak pada kemampuannya mengubah spiritualitas menjadi etos perjuangan sosial. 

Dari seluruh temuan di atas, dapat disimpulkan bahwa diaspora ulama Jawa di Lombok 

melahirkan sebuah sintesis intelektual yang memadukan spiritualitas, moralitas, dan kesadaran 

politik. Manuskrip keagamaan berperan sebagai sarana transmisi ide lintas wilayah, yang 

memperkuat jaringan Islam di Nusantara bagian timur. Warisan pemikiran ini menjadi bagian 

penting dalam sejarah intelektual Indonesia karena menunjukkan bagaimana teks, sebagai produk 

budaya tulis, mampu menjadi alat resistensi yang melampaui batas geografis dan waktu. Dalam 

konteks modern, naskah-naskah tersebut menjadi bukti bahwa Islam Nusantara memiliki tradisi 

perlawanan intelektual yang damai, berbasis pada nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan universal. 

 

KESIMPULAN DAN IMPLIKASI 

Penelitian ini menegaskan bahwa diaspora ulama Jawa di Lombok pada abad ke-19 

memainkan peran penting dalam membentuk jaringan intelektual dan spiritual yang berorientasi 

pada pembaruan Islam serta perlawanan terhadap kolonialisme. Melalui manuskrip keagamaan 

yang mereka tulis dan ajarkan, para ulama diaspora tidak hanya mentransmisikan ilmu keagamaan, 

tetapi juga menanamkan kesadaran moral dan sosial tentang pentingnya keadilan, solidaritas, dan 

kemandirian umat. 

Naskah-naskah seperti Suluk al-Mujāhidīn, Kitab al-ʿAdl wa al-Ṣabr, dan Risalah al-Ummah 

menunjukkan bahwa perlawanan terhadap kolonialisme tidak selalu muncul dalam bentuk gerakan 

bersenjata, tetapi dapat diekspresikan melalui bahasa spiritual dan etika religius. Dalam teks-teks 

ini, konsep jihad dimaknai sebagai perjuangan melawan kezaliman moral dan sosial, sementara 

nilai ṣabr (kesabaran) dan ‘adl (keadilan) menjadi pondasi bagi gerakan resistensi yang berakar 

pada kesadaran keagamaan. Fenomena ini menunjukkan bahwa manuskrip keagamaan dapat 

berfungsi sebagai arsip perlawanan kultural—medium halus yang meneguhkan identitas Islam 

sekaligus menyuarakan aspirasi kebebasan dari dominasi kolonial. Melalui jaringan intelektual 

yang terbentuk antara ulama Jawa dan tokoh lokal Lombok, ajaran Islam reformis menemukan 

bentuknya yang kontekstual, membumi, dan adaptif terhadap realitas sosial masyarakat setempat. 

Implikasi penelitian ini mencakup dua ranah utama. Pertama, secara teoretis, penelitian ini 

memperluas perspektif kajian Islam Nusantara dengan menempatkan manuskrip sebagai sumber 

sejarah sosial dan politik, bukan sekadar objek filologis. Kedua, secara praktis, hasil studi ini dapat 

menjadi dasar pengembangan digitalisasi manuskrip daerah dan kurikulum sejarah Islam lokal, 

yang mendorong pelestarian naskah sebagai warisan pengetahuan dan media pendidikan karakter. 

Dengan demikian, kajian tentang diaspora ulama Jawa di Lombok tidak hanya memperkaya 

pemahaman tentang dinamika Islam abad ke-19, tetapi juga menegaskan posisi penting teks 

keagamaan sebagai ruang dialog antara spiritualitas, identitas, dan perjuangan kemerdekaan dalam 

sejarah Indonesia.  

 



Dari Tanah Jawa ke Lombok:..... 

136 

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan yaitu 1) keterbatasan ketersediaan 

dan kondisi manuskrip, 2) keterbatasan atribusi pengarang dan penanggalan, 3) keterbatasan data 

historis tentang diaspora ulama Jawa, 4) keterbatasan linguistik dan variasi lokal, 5) keterbatasan 

analisis kontekstual kolonial, 6) keterbatasan perspektif interdisipliner, dan 7) keterbatasan ruang 

lingkup manuskrip yang diteliti. Penelitian ini sangat bergantung pada ketersediaan naskah. 

Beberapa manuskrip Jawa–Lombok abad ke-19 berada dalam kondisi rusak, tidak lengkap, 

mengalami hilang bagian awal/akhir, atau mengalami perubahan akibat penyalinan ulang. Kondisi 

ini menyebabkan rekonstruksi konteks historis dan tekstual menjadi tidak sepenuhnya utuh. Selain 

itu, terdapat naskah sekunder (salinan abad ke-20) yang memiliki perbedaan redaksi sehingga 

menyulitkan peneliti membedakan lapisan asli dan tambahan kemudian.  

Tidak semua naskah memuat kolofon yang jelas tentang nama penulis, tahun penulisan, 

tempat penyalinan, dan jaringan keilmuan penulis. Hal ini membuat proses penegasan atribusi 

sering mengandalkan pendekatan filologis-komparatif yang memiliki tingkat spekulasi tertentu. 

Ketidakpastian atribusi ini membatasi ketepatan analisis konteks intelektual penulis dan posisi 

mereka dalam jaringan ulama diaspora Jawa. Penelitian tentang migrasi ulama Jawa ke Lombok 

abad ke-19 umumnya masih fragmentaris. Banyak rujukan historis berasal dari arsip kolonial 

Belanda, catatan administrasi kerajaan lokal, dan tradisi lisan. Ketiganya sering memuat bias 

naratif, berbeda penekanan, atau tidak bersinggungan secara langsung. Kondisi ini membatasi 

kemampuan penelitian memberikan rekonstruksi kronologis yang presisi tentang pola migrasi, 

jaringan sosial, serta interaksi ulama Jawa di Lombok.  

Manuskrip keagamaan Jawa-Lombok sering memadukan aksara pegon, bahasa Jawa 

tengahan, bahasa Sasak, dan kosakata Arab. Variasi ini memunculkan ambiguitas makna dan 

problem interpretasi, terutama pada istilah sufistik dan metafora lokal. Ketersediaan kamus historis 

atau glosarium Sasak klasik juga terbatas. Akibatnya, penafsiran istilah tertentu mungkin tidak 

sepenuhnya mencakup nuansa semantik asli. Walaupun penelitian ini berusaha mengaitkan 

manuskrip dengan situasi kolonial abad ke-19, tidak semua teks secara eksplisit merujuk pada 

peristiwa perang, tokoh perlawanan, atau kebijakan pemerintahan kolonial. Makna perlawanan 

sering bersifat simbolik atau tersirat, sehingga terdapat potensi “over-contextualization” — yaitu 

membaca teks dengan terlalu menekankan konteks kolonial, padahal sebagian teks mungkin 

bertujuan moral-spiritual secara murni.  

Penelitian ini menggunakan pendekatan filologi dan sejarah intelektual, namun tidak seluruh 

dimensi antropologis, arkeologis, atau kajian jaringan pesantren modern 

dapat dibahas secara mendalam. Keterbatasan ini membuat kesimpulan mengenai pengaruh jangka 

panjang diaspora ulama Jawa di Lombok belum dapat dijelaskan sepenuhnya melalui manuskrip 

saja. Meskipun penelitian fokus pada Kitab al-ʿAdl wa al-Ṣabr, Tafsīr al-Nūr al-Mubīn, dan 

Risālah al-Ummah, masih banyak manuskrip lain dari periode dan wilayah yang sama yang belum 

dianalisis. Pembatasan korpus teks membuat kesimpulan penelitian belum representatif untuk 

keseluruhan tradisi intelektual Jawa–Lombok abad ke-19.  Dengan demikian, secara keseluruhan 

keterbatasan penelitian ini terletak pada ketersediaan data historis dan tekstual, ambiguitas atribusi 

dan bahasa, bias naratif sumber kolonial, serta keterbatasan ruang lingkup manuskrip. 

Keterbatasan ini tidak melemahkan nilai penelitian, tetapi menegaskan bahwa analisis terhadap 

manuskrip lokal sebagai sumber sejarah memerlukan pendekatan hati-hati, triangulasi sumber, dan 

penelitian lanjutan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, S. (2019). Islam and Colonial Resistance in the Malay Archipelago: Textual Networks 

and Reformist Thought. Leiden: Brill. 

Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-

Indonesian  and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth Centuries. 

Honolulu: University of  Hawai’i Press. 



Roch Aris Hidayat, Yusro Edy Nugroho dan Nining Nur Alaini 
 

137 

Azra, A. (2004). The origins of Islamic reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-

 Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the seventeenth and eighteenth centuries. 

 Allen & Unwin. 

Ball, J. (2019). Southeast Asian manuscripts and the study of Islam: A historical overview. 

 Routledge. 

Beatty, A. (1999). Varieties of Javanese religion: An anthropological account. Cambridge 

 University Press. 

Budiwanti, E. (2000). Islam Sasak: Wetu Telu versus Waktu Lima. LKiS. 

Burhani, A. N. (2022). Islam Nusantara and the Intellectual Genealogy of Indonesian Islam. 

Studia  Islamika, 29(1), 1–28. https://doi.org/10.36712/sdi.v29i1.2022 

Carey, P. (2019). Kuasa Ramalan: Diponegoro dan akhir tatanan lama di Jawa, 1785–1855. 

 Pustaka Niagara. 

Drewes, G. W. J. (1954). The Admonitions of Seh Bari: A 16th Century Javanese Muslim Text. 

The  Hague: Nijhoff. 

Drewes, G. W. J. (1992). Two Malay letters from the 19th century and the problem of Islamic 

 reform. KITLV Press. 

Feener, R. M. (2013). Sharia and Social Engineering: The Implementation of Islamic Law in 

  Contemporary Aceh, Indonesia. Oxford University Press. 

Gallop, A. T. (2016). Manuscripts of the Malay world: Guide to collections and catalogues. 

 British Library. 

Gallop, A. T. (2017). Islamic Manuscripts of the Indonesian Archipelago: Studies in Codicology 

and  Philology. London: British Library. 

Gilsenan, M. (1973). Saint and sufi in modern Egypt: An essay in the sociology of religion. 

 Oxford University Press. 

Hefner, R. W. (1999). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton 

 University Press. 

Hooker, M. B. (1983). Islam in Southeast Asia. E.J. Brill. 

Johns, A. H. (1961). Sufism as a category in Indonesian literature and history. Journal of 

 Southeast Asian History, 2(2), 10–23. 

Johns, A. H. (1978). Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions. Indonesia Circle, 

17(2),  45–62. 

Lombard, D. (1996). Nusa Jawa: Silang Budaya II – Jaringan Asia. Jakarta: Gramedia. 

Lombard, D. (2005). Nusa Jawa: Silang budaya. Jilid 2: Jaringan Asia. Gramedia. 

Reid, A. (1988). Southeast Asia in the age of commerce 1450–1680: Vol. 1. The lands below 

 the winds. Yale University Press. 

Reid, A. (2010). Imperial Alchemy: Nationalism and Political Identity in Southeast Asia. 

 Cambridge University Press. 

Ricklefs, M. C. (2007). Polarising Javanese society: Islamic and other visions (c. 1830–1930). 

 NUS Press. 

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and Its Opponents in Java: A Political, Social, Cultural, 

 and Religious History, c. 1930 to the Present. Honolulu: University of Hawai‘i Press. 

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and its opponents in Java: A political, social, cultural and 

 religious history, c. 1930 to the present. NUS Press. 

Riddell, P. (2001). Islam and the Malay-Indonesian world: Transmission and responses. 

 University of Hawai‘i Press. 

Steenbrink, K. (1984). Pesantren, madrasah, sekolah: Pendidikan Islam dalam kurun modern. 

 LP3ES. 

Tibbetts, G. R. (2018). Manuscript Traditions and Islamic Networks in Eastern Indonesia. 

Archipel, 96,  71–92. 

Van Bruinessen, M. (1994). Pesantren and kitab kuning: Continuity and change in a tradition 

 of religious learning. Journal of Indonesian Studies, 1(1), 3–22. 



Dari Tanah Jawa ke Lombok:..... 

138 

Van Bruinessen, M. (1999). The Origins and Development of Sufi Orders (Tarekat) in Southeast 

Asia.  Studia Islamika, 6(1), 1–46. 

Wieringa, E. P. (1998). A survey of Malay Islamic manuscripts and their significance for the 

 study of Southeast Asian Islam. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 154(2–3), 

 313–338. 

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer. 

 

 

 

 


